Los Sufies verdaderos y lo falsos, de Mawlana Jalaluddin Rumi
(gaddasa 'Ll ahu ruhahu) "Los Sufies falsos roban las palabras de los
sufies y las presentan como propias, para asi engafar a la gente con
hermosas ensefanzas ...

Los Sufies verdaderos y lo falsos, de Mawlana Jalaluddin Rumi (gaddasa
‘LI ahu ruhahu) dijo en el Fihi ma Fihi: "Los Sufies falsos roban las
palabras de los sufies y las presentan como propias, para asi enganar a
la gente con hermosas ensefianzas, pero no son mas que imitadores.
Ellos no tienen un verdadero conocimiento de lo que estan hablando.
Muchos de los grandes Shuyukh sufies hablaron del engafo de los
falsos sufies - estas personas toman el titulo de "Sufi" porque les da
una cierta cantidad de prestigio y poder, y se aprovechan de aquellos
que no se puede distinguuir del sufismo falso del real".

Sobre el tema de los falsos sufies, Mawlana Jalaluddin Rumi dijo
también en el Fihi ma Fihi: " Un discipulo que este entrenado por un
hombre de Al.lah tendra un espiritu puro y purificado. Pero quien es
entrenado por un impostor y un hipdcrita y que aprende la teoria de él
serd como él: despreciable, débil, incapaz malhumorado, sin salir de la
incertidumbre, y deficiente en todos sus sentidos. " En cuanto a los no
creyentes - "Al.lah es el Amigo de los que creen, les saca de las
tinieblas a la luz. Los que no creen, en cambio, tienen como
amigos a los taguts, que les sacan de la luz a las tinieblas"
(Coran 2:257).

Por otra parte, sobre el tema de los sufies falsos y el daflo que hacen,
Jalaluddin Rumi dice en el el Mathnawi (en poesia):

Usted es el discipulo y el invitado de alguien que en su vileza le robara
todos sus logros.

El no es un victorioso - écémo el hara que usted logre la victoria?. El no
le dara la luz, él te hara oscuridad.

Ya que no tiene luz, icdmo pueden los demas recibir la luz a través de



la asociaciéon con él?

Al igual que un ciego que cura los ojos: ¢Con qué unge tus ojos que no
sea de lana? [...]

No tiene olor o vestigio de Dios, pero sus demandas son mayores que
los de Seth o Adan.

El propio diablo estd avergonzado de presentarse ante él, que sigue
diciendo, "Nosotros somos de los santos, y aln mas".

El roba muchas de las palabras de los derviches, por lo que la gente
puede pensar que en realidad es uno de ellos.

En sus conversaciones incluso cita a Bayazid, Yazid mismo se
averglienza de él.

El estd en la indigencia de los panes y las disposiciones de los cielos:
Al.lah no le ha tirado un solo hueso.
Por lo tanto vemos que un gran Sheij como Jalaluddin Rumi nos advierte
de los falsos sufies. Los falsos Sufies, incluso puede ser mas frecuente
de lo que eran en el pasado. Hay que distinguir entre los sufies
verdaderes, que siguen la Shari "ah, y los sufies falsos, que a menudo
no lo hacen.

Sheij Faraz Rabbani

Fuente: www.sunnipath.com

Public.en: http://www.al-dawa.org



http://www.sunnipath.com/
http://www.al-dawa.org/

Es habitual leer posturas de critica contra el sufismo desde distintos
sectores de la Umma, siendo este blanco de innumerables
imputaciones y acusaciones; llegando al extremo de hacerlo ver - al
sufismo ...

Es habitual leer posturas de critica contra el sufismo desde distintos
sectores de la Umma, siendo este blanco de innumerables
imputaciones y acusaciones; llegando al extremo de hacerlo ver - al
sufismo - como una innovacién reprobable o incluso fuera del Islam.
Pero dichas criticas como lamentablemente suele pasar, son realizadas
en forma sesgada y sin un conocimiento real del tema.

Pero no se puede decir que muchas de dichas criticas no tengan una
base en las formas de sufismo que imperan hoy en dia especialmente
en Occidente, por lo cual, debemos de hacer la distincién entre el
sufismo tradicional y el neo sufismo.

i{Pero como realizar ducha distincién, en base a que pardmetros
podemos hacer la diferenciacion entre el tasawwuf tradicional y los
movimientos neo sufis los cuales son responsables en gran medida de
la postura intolerante hacia el tasawwuf de ciertos sectores, que llevan
a muchos nuevos musulmanes a formular acusaciones contra el
tasawwuf, sin hacer ninguna distincién entre las diversas formas que
subsisten hoy bajo la denominacién de sufismo?.

En este corto texto, propongo hacer dicha distincion sobre 10 puntos
gue caracterizan a la desviacién del suedo sufismo, en base a los dichos
y aclaraciones dadas por grandes personalidades del tasawwuf a lo
largo de la historia, siendo ellos grandes defensores de la ortodoxia de
ahl sunna y los primeros en prevenir contra la seudo espiritualidad
disfrazada de sufismo.

1) El caminante de una via espiritual no debe buscar distinquirse de los
demds o ser reconocido como un “sufi” por los demas:

- Sheij Junayd (gaddasa 'Ll ahu ruhahu): "si pensara que los vestidos
fueran de alguna importancia, me haria un traje de hierro fundido,
porque la voz de la verdad dice: Carece de importancia la khirga
(manto sufi). Lo unico que importa es un corazon ardiente".

- Sheij Omar Khayyam (rahimahu’LIahu ta“ala): "Derviche: idespdjate
de esa vestimenta estampada de que te ufanas y que al nacer no
trajiste! iCubrete con el manto de la pobreza! Te negaran el saludo los
peregrinos, pero un coro de serafines cantara en tu pecho".

- Sheij Mahbub ‘Alishah (gaddasa 'Ll ahu ruhahu): "El enemigo del
derviche y es el demonio del yo, que aparece bajo diversas formas. No
te dejes enganar por las conspiraciones engarfiosas de provienen de ti,



ya que es posible que puedan asumir la apariencia de ser agradables a
Dios".

- Se preguntd al Sheij Abu Yazid (gaddasa 'Ll ahu ruhahu): "cudl era
el signo mas notable del verdadero gndstico (‘arif): «El dijo, que le veas
comiendo y bebiendo en tu compania, bromear contigo, venderte o
comprarte algo, mientras que su corazén esta en el Reino de la
santidad divina (Malakudt al-Quds)".

- Sheij Abu Uthman (qaddasa 'Ll ahu ruhahu) : "tratar de no destacar
en nada que pudiera distinguirle de otros hombres, sea (por ejemplo)
en su forma de vestir, en su manera de andar o de estar en una
reunion. Igualmente debe respetar los preceptos de la vida exterior
cuando esta en compania de los demas, pero siempre manteniendo
una perfecta vigilancia que le mantendra en un aislamiento intimo. Lo
que manifieste de su persona no presentara ninguna diferencia
aparente con la de ellos; asi, nada le distinguira de los otros, pero su
realidad interior no se plegaréa a esa conformidad. Se asociara con
personas para todo lo referente a las cosas ordinarias y la vida normal,
y es de esta forma como nada le diferenciara de los otros".

- Maulana Hafez (gaddassallahu sirrahu): "Suéltale el pelo y haz que
el sufi mueva los pies y baile, para que cada parche de su habito lance
mil idolos al aire".

2) La via no es para todos, no es un camino facil vy sin exigencias:

- Sheij Ruwayn ibn Ahmad de Bagdad (qaddasa 'Ll ahu ruhahu) dijo:
"La cosa mas pequeria (de la vida espiritual) es hacer el sacrificio de si
y, Si eres capaz de ponerte en esa direccion, esta bien; si no, ino hables
de las cosas del sufismo".

- Maulana Shah Naqgshband (gaddasa ’Llahu sirrahu): "Nuestro
camino es muy raro y muy valioso. Es el urwati-l-wuthqa (asidero
firme), la forma de mantenerse firmes y constantes en los pasos del
Mensajero de Allah (salla ‘LI ahu ‘alayhi wa-sallam) y de sus
companeros (rahmatu ’Llahi ta’aléa ‘alayhima).Me trajeron a este
camino desde la puerta de los favores, porque en su inicio y su final, no
fui testigo de otra cosa mas que de los favores de Allah, el Exaltado. De
esta manera las grandes puertas del conocimiento celestial se abren al
buscador que sigue los pasos del Mensajero de Dios (Sallallahu 'Alaihi
wa Aalihi wa Salam) ".

- Sheij Dhu Nun el Egipcio (gaddasa 'Ll ahu ruhahu) le dijo a uno de
sus discipulos: "Si eres capaz de ofrecer tu espiritu sin reservas, ven; y
si no, no vayas a perder el tiempo disfrazandote de sufi".



- Sheij Ibn “Arabi (gaddasa ‘LI ahu ruhahu): "Debes velar el pecado de
la mentira por la vestimenta de la lealtad, y el de la traicion mediante
el vestido de la fidelidad, la hipocresia por la sinceridad, los malos
tratos del caracter por las virtudes nobles, los actos reprensibles por el
manto de los actos loables y todo vil defecto por el manto de una
cualidad elevada".

- Hazrat Abdullah bin Mas'ud (gaddasa 'Ll ahu ruhahu): "Cuando un
mumin (un creyente) comete un pecado se siente como si estuviera
bajo una montafa y temiera que esta podria caer sobre el en cualquier
momento. Cuando un Fajir (un libertino) comete un pecado, para el es
algo ligero, como si una mosca hubiera volado sobre su nariz o el agua
se escurriera de sus manos".

- Sheij Omar Khayyam (rahimahu’Llahu ta“ala): "Quien posea en este
mundo un mendrugo de pan y la humildad de una choza para cobijarse;
quien no necesite ser esclavo ni pretenda esclavizar: quien sea
humano, nada mas, por entre la turba de infelices, explotadores y
explotados, él, y solamente él vivira dichoso. Su vida Sera una alborada
de todos los instantes".

3) El caminante no puede despreciar el conocimiento:

- Imam Abu Hamid Ghazali (gaddasa ‘LI ahu ruhahu): "El
conocimiento sin accién es locura y la accién sin conocimientos es
vanidad".

- Sheij Mehmed Ustaosmanoglu (gaddasa 'Ll ahu ruhahu) dijo a sus
discipulos: "Si tuviera sdlo una frase para decirles antes de morir, seria:
Nunca dejes de aprender".

- Sheij Junaid al-Baghdadi (qaddassallahu sirrahu): "cualquier tariqat
que se oponga a la shari’ah es kufr".

- Sheij Ibn Atail-Lah (gaddassallahu sirrahu): "En ningun caso ha
abandonado la ignorancia quien desee que ocurra en algun momento
algo mas que lo que Allah en él ha manifestado"

- Maulana Jalid al-Baghdadi (gaddasa ’'LI ahu ruhahu): "El
conocimiento es tomada de la boca de los sabios y no de las paginas de
los libros".

- Sheij Sa’'id Muhammad al-Burhani (gaddassallahu sirrahu):
"Reflexionar al leer,las cualidades que Al.lah ha elogiado, con las que
describe a las personas que ama. Se debe tratar de adquirir estas
cualidades y evitar las que Al.lah ha condenado. Hacer todo lo posible
por memorizar el Sagrado Coran tanto en actos como en palabras"



- Sheij Junaid al-Baghdadi (gaddassallahu sirrahu): "Quien no
memoriza el Coran y los hadices no puede ser un seguidor del
tasawwuf porque este camino y conocimiento estan mutuamente
entrelazadas con el COran y Sunna".

4) El Guia espiritual no debe de jactarse de sus estados:

- Sheij Abu ‘Amr Al-Zujaji (qaddassallahu sirrahu): "Quién habla de
una experiencia interior es que no ha llegado a ella. Lo que dice induce
al error al que le escucha, y es efecto de una pretension que nacié en
su corazon. Al.lah le impide alcanzar esa experiencia y llegar a su
realizacion".

- Sheij Ibrahim ibn Shayban (gaddassallahu sirrahu): "La entrega
confiada es un secreto entre Al.lah y el servidor, y nadie debe dirigirle
una mirada indiscreta".

- Sheij Abu Hafs (gaddassallahu sirrahu): "Las gentes hablan de
“proximidad”, de “unién”, de grados espirituales elevados, y yo, todo lo
que le pido a Allah es que me muestre la via a seguir, aunque solo sea
el primer paso".

- Hazrat “Ali (karamallahu wayha): "La juiciosa mente de un hombre
sabio es la custodia mas segura de los secretos. Un semblante
agradable y transparente consigue mas amigos. La paciencia y
contencion disimulara muchos defectos".

- Sheij Omar Khayyam (rahimahu’LIahu ta“ala): "Derviche: idespdjate
de esa vestimenta estampada de que te ufanas y que al nacer no
trajiste! iCubrete con el manto de la pobreza! Te negaran el saludo los
peregrinos, pero un coro de serafines cantara en tu pecho".

- Khawajah Shah Bahauddin Nagshbandi (qaddassallahu sirrahu):
"La gente de Dios no admira lo que hace; actuan sdlo por amor a Al-
lah".

- Sheij Abu Madyan (qaddassallahu sirrahu): “La pobreza es una luz
mientras esta escondida pero desaparece cuando se muestra".

5) El quia espiritual no puede contradecir la sharia vy afirmar que por sus
estados estan por sobre las leyes isldmicas:

- Hazrat Baayazid Bustami (gaddassallahu sirrahu): "No te degjes
enganar si observas que una persona posee karamaat (capacidad para
realizar hazanas sobrenaturales), incluso si él volara en el cielo a
menos que veas que es estricto en el cumplimiento de los



mandamientos, evitando los actos prohibidos, y siendo meticuloso en
permanecer dentro de la limites de la Sharia".

- Sheij Ibn A’rabi (gaddassallahu sirrahu): "Todo lo que se opone a la
realidad de la Sharia es mentira".

- Khawajah Shah Bahauddin Nagshbandi (qaddassallahu sirrahu):
"Nuestro camino se mantienen en Urwat ul-Wuthqa,, es inseparable de
el, y le pide a sus seguidores nada mas que adherirse a la Pura Sunna
del Profeta (Sallallahu alaihi wa salam) y segquir nada mas que el
camino de los Comparieros del Profeta".

- Sheij Sahl bin Abd Allah (gaddassallahu sirrahu): “La caballeria
espiritual es sequir la practica del Profeta”.

- Khawajah Muhammad Ma’soom (gaddassallahu sirrahu): "El logro
de la wilayat perfecta (proximidad a Allah) es la adhesidon a la Sharia y
el logro del mas alto nivel de la profecia es la adhesion a la esencia de
la Sharia. Por lo tanto, no existe el concepto de wilayat perfecta y el
logro del mas alto nivel de la profecia fuera del ambito de la Sharia".

- Khawajah Shah Bahauddin Naqgshbandi (qaddassallahu sirrahu):
"[Wuqif Zamani] significa estar alerta a tus estados personales, si
estas atento a la Ley Sagrada y contento con Dios Altisimo, entonces le
agradeces, de lo contrario buscas Su perdén. La tariga (camino) del
buscador espiritual se construye sobre la atencion dada a su tiempo,
pues vigila los estados que lo pasa en presencia o desatencion".

- Sheij Ibn al-Arabi (gaddassallahu sirrahu): "Cuidado, no sea que
alguna vez algo que no se ajusta a la Ley Sagrada puro. Sepa que la
etapa mas alta de los perfectos ( rijal ) es la ley sagrada de Muhammad
(salla 'Ll ahu “alayhi wa-sallam)".

- Sheij Ibn al-Arabi (gaddassallahu sirrahu): "Todo lo que se opone a
la realidad de la Sharia es mentira".

- Maulana Ali Haydar Effendi (qaddassallahu sirrahu): "La Sharia es
un beneficio en el beneficio. La Sharia es la corona que adorna la
cabeza, la medicina de nuestro corazon. Es la ley de Dios nacida de la
enorme compasion que Allah Ta “ala tiene con nosotros".

- Khawajah Muhammad Ma 'soom (gaddassallahu sirrahu): "Una de
las creencias mas firmes de Ahle-Sunnah Wal Jama'h es que nadie,
puede alcanzar un nivel tal que lo libere de la adhesion a los
mandamientos de la Sharia, quienes crean algo diferente a esto, han
dejado el Islam".

6) El esoterismo no es parte del Tasawwuf:




- Sheij Mahbub ‘Alishah (qaddassallahu sirrahu): "EI enemigo del
derviche y es el demonio del yo, que aparece bajo diversas formas. No
te dejes enganar por las conspiraciones enganosas de provienen de ti,
ya que es posible que puedan asumir la apariencia de ser agradables a
Al-lah".

- Sheij Ibn al-Arabi (gaddassallahu sirrahu): "Y sé que lo esotérico que
contravenga lo exotérico es un fraude".

- Sheij Alsa Yazid (gaddassallahu sirrahu): "Aquel que no considera
que lo que esta presente en su conciencia(shahid) es un fenédmeno que
se impone a él con una necesidad natural, que los acontecimientos que
se producen en él en ciertos momentos pertenecen al ambito de la
ilusion engafiosa (ightirar), que sus experiencias interiores son trampas
que se le tienden, que sus palabras son mentiras y que su devocion es
desverglienza (o “un acto interesado”, segun una variante textual), ese
hombre, digo, tiene una vision falsa".

- Sheij Abu Hafs (gaddassallahu sirrahu): "Las gentes hablan de
“proximidad”, de “union”, de grados espirituales elevados, y yo, todo lo
que le pido a Allah es que me muestre la via a seguir, aunque solosea
el primer paso".

- Sheij Abol Hosein Nuri (gaddassallahu sirrahu): "El verdadero faqir
no piensa en las causas segundas sino que descansa siempre en la
confianza en Al.lah (tawakkol)".

- Khawajah Muhammad Ma soom (qaddassallahu sirrahu): "No se
debe confiar en los suenos y en las cosas que uno ve en los estados
espirituales elevados ... Las personas con vigor y la gente de la verdad
no se preocupan por estas cosas. Pues estan enfocados en lograr el
placer de Allah. Centrando todos sus esfuerzos en lograr el placer de
Allah, de forma desinteresada".

- Khawajah Ahmad Sirhindi (gaddassallahu sirrahu): “"La embriaguez
y el éxtasis de la experiencia de los sufies, las ideas y las verdades que
vienen a ellos en el curso de su viaje, no son la meta del sufismo. Son
mas bien los mitos y fantasias en las que los nifios se alimentan del
sufismo. Uno tiene que pasar por encima de todos ellos y llegar a la
etapa de la satisfaccion (rida), que es el objetivo final de suluk ["viajar",
es decir, el camino sufi] y jadhbah ["gran amor"]"

Sobre la situacién actual del seudo sufismo, el Alim y sabio del Hadiz
Waliullah Dehlv reflexiona: "Sabemos que la situacion ha cambiado en
nuestro tiempo, Los fugara de hoy estan obsesionados con la idea de
que el Ilm es innecesario en el Sufismo y, de hecho, creen que es un
obstaculo en este camino. Dicen que la sharia es una cosa y la tarigat
es otra. {Cémo pueden decir tal cosa, cuando todo lo que uno



encuentra en los libros de Tasawwwuf del pasado como Qut-ul-Quloob,
A’ waarid; |hya-ul-Uloom, Kimiyah-il-Sa adat, Futuh-ul-Ghaib y el
Ghaniat-ul-Talebeen (del Sheij Abdul Qadir Jilani), dicen que la sharia es
una condicién para el Sufismo y la tarigat. Ellos no tienen idea de lo
que esta escrito en los libros de tasawwuf cuyos nombres cantan de
noche y de dia, mas que el Coran".

Ya en el siglo Ill H., el sheij Abol Hosein Nuri era lapidario en cuanto al
deteriodo del sufismo: “Los mantos remendados [de los sufies] estaban
antes cubiertos de perlas, pero hoy se han convertido en harapos
podridos sobre cadaveres”. Su desaprobacion prefiguraria lo que diria
Hoywiri en términos similares: “Los mantos remendados [de los sufies]
estaban antes cubiertos de perlas, pero hoy se han convertido en
harapos podridos sobre cadaveres”.

Mustafa “Ali Isasmendi

Public.en: http://www.al-dawa.org

The backwater where modern sensibilities are impinged on by a
refurbished Sufism is a vexed and peculiar one: erudition sits uneasily
with popularisation; spiritual leaders of a stature almost forgotten in the
West are jostled by impudent careerists; and the erratic pattern of
translation lends a disproportionate influence to the towering minds of
Ibn Arabi (AD 1165-1240) and Jalaluddin Rumi AD (1207-1273). Our
contemporary British scene affords few more successful figures than
Idries Abutahir Shah -- and few more pitiful.

For twenty five years Shah [Shah died in 1996 -- ed. note] has been lit,
as by St. EImo's fire, with a nimbus of exorbitant adulation: an adulation
he himself has fanned, an adulation which has not failed to arouse -- in
quieter Islamic, literary, academic, and Gurdjieffian circles a largely


http://www.al-dawa.org/

unheeded contradiction. The coterie of serviceable journalists, editors,
critics, animators, broadcasters, and travel writers, which gamely
choruses Shah's praise, is entitled to enjoy undisturbed its special
value-judgment. Where however, more eminent apologists have made
debatable assertions of fact,' and where the traditional orientation of
Sufism and indeed the canon of truth have suffered distortion, certain
caveats concerning Shah must be refreshed.

In 1975 Doris Lessing brought to a climax her long years of enthusiasm
in a 'Guardian' article of reckless ardour, appropriately entitled, 'If you
knew Sufi...." In this hagiography -- no other noun will serve -- Shah was
advertised as a saintly but genial polymath, who had attended several
Western and Eastern universities; commanded 60 million adherents;
and quite disinterestedly dispensed the 'Secret Wisdom':

"Idries Shah is one of these (great Sufi Masters), and from his birth has
been prepared for the specific task of establishing this teaching here in
the West."

An elitist spiritual education is one of Shah's two main planks: the
second -- echoed below by Robert Graves -- adduces 'silsila' the Sufic
initiatic chain:

"Idries Shah Sayed happens to be in the senior male fine of descent
from the prophet Mohammed, and to have inherited the secret
mysteries from the Caliphs, his ancestors. He is, in fact, a Grand Sheikh
of the Sufi Tariga..."

Such claims by such claimants deserve the compliment of attentive
scrutiny, and necessarily invite discreet interrogation of Shah's
antecedents.

Shah's Origins

Idries Shah's pretension to be a Sayed (in common incidentally with a
million or more putative descendants of Muhammad's younger
grandson Husain) may be conceded 'grosso modo,' without its
conferring on him the spiritual authority he implies. But the wilder
boasts of his posterity -- that he springs from Abraham's loins and from
the last Sasanid kings -- belong to the melancholy area of creative
genealogy; and indeed in so far as they rely on his vaunted place in the
senior male line of descent from... Mohammed,' they labour under the
unconsidered difficulty that all three sons of the Prophet died in infancy.

Shah's traceable paternity places him within an obscure Afghan clan
from Paghman, a resort fifty miles from Kabul. Ironically enough, his
great-great-grandfather Muhammad Shah was awarded the title 'Jan



Fishan Khan' (The Zealot) in 1840, for supporting British interests
against his Muslim co-religionists. If it is over-censorious to call him (as
l. P. Elwell-Sutton has) a 'ruffian,’ it is preposterous to call him (as Idries
has) 'chief of the Hindu Kush Sufis.' The specific Sufic link claimed by
Idries is first defined and rendered remotely plausible in the person of
his grandfather Amjed Ali Shah, the self-styled ‘Nawab of Sardhana' and
'‘Nagshbandi Paghmani.' The Nagshabandiyya were an important central
Asian Sunni tariga, associated with the name of Baha'ud-Din Nagshband
(AD 1318-1389). Yet Amjed Ali's religious dedication is less well
attested than his dissipation of the family's estates at Sardhana near
Delhi.

Ikbal Ali Shah (1894-1969), the son of Amjed Ali and father of Idries,
settled in Britain before the first World War, only to meet rebuffs.
Behind his compensatory inventions of private conversations with King
George V lay his failure at Edinburgh Medical School and -- equally
predictable -- his ignominious treatment as a son-in-law. Charming and
personable, Ikbal was a lifelong sufferer from Munchhausen's syndrome
-- a condition first diagnosed in 1929, when he tried to compromise the
P. M. Ramsay Macdonald, and Foreign Office investigation revealed
there 'was hardly a word of truth in his writings.' Towards Sufism,
Ikbal's stance was ambivalent. He did write one innocuous
popularisation, "Islamic Sufism" (Rider & Co., 1933). However, he
dipped his pen in the inkpot of Voltaire when alluding to the Rifa'i,
Mevlevi, and Ansariyya tarigas; and he positively applauded Mustafa
Kemal's abolition of the fez and the Turkish dervish orders on 2
September 1925. As to orthodox Islam, Ikbal's conduct over the
notorious 'halal' meat scandal in Buenos Aires in 1946, provoked the
British Ambassador to describe him as 'a swindler.'

However powerful and unusual were the influences to which Idries Shah
was innocently exposed in his formative years, they were hardly Sufic.

A Youthful Tourist

Idries Abutahir Shah was born in Simla on 16 June 1924. Before long, he
was brought to England where he grew up -- a timid child -- at
'‘Northdene,' Brighton Road, Belmont, Sutton. His boyhood with his
brother Omar Ali Shah was uneventful -- though, even in Belmont, not
entirely insulated from pockets of inexcusable prejudice against Anglo-
Indians. In August 1940, when German bombing began in earnest, the
family evacuated from London to Oxford, where Idries's two or three
academically undistinguished years at the City of Oxford High School, in
New Inn Hall Street, evidently crowned and concluded his formal
education. To the decade 1945 to 1955 Idries assigns his
"Wanderjahre," assiduously cultivating the impression of far- flung and
audacious travels in Asia as a 'student of Traditional Sufi sheikhs.' He
may indeed have used his father's oriental contacts. Incongruously



enough however, it was to Uruguay that he went in winter 1945, as
secretary of his father's 'halal' meat mission, and to England that he
returned in October 1946. All that is certain apropos this period is that
Shah has made portentous and inherently improbable claims, without
elucidating (and indeed largely clouding) the biographical record.

Our subject emerges somewhat from the shadows with the publication
of his first books, which are important in indicating the voltage and
orientation of his mind, before he gained support from literary agents
and research assistants, and, crucially important in situating him vis-a-
vis Islam and Sufism, before he had furbished his 'Sufic' persona. Shah's
first book "Oriental Magic" (Rider, 1956) will survive, if at all, as the
prototype of his recourse to antecedent writing, and of his pretensions
as a mystery figure. It finds him, at 32, primarily concerned with
matters like 'Mungo' the ectoplasmic force, garters for distances, and
Himalayan leopard powder. Only chapter 7, 'The Fakirs and their
Doctrines,' approaches the Sufic theme, and it is replete with errors. His
ensuing travel memoir "Destination Mecca" (Rider, 1957), although
intrinsically slight, is certainly more important for its unconscious self-
depiction. What do we find? Regrettably, we find a tourist who (Shah's
own words) 'had lived for years in the West'; a mind embarrassingly
superficial and banal, lacking the least resonance of religious feeling; a
photographer obsessed with his Robot /2.8 rapid action camera,
exultant at his furtive and sacrilegious snapshots of the Kaaba; a
materialist repelled by the 'unhygienic bodies' of the Muslim Brethren
but intrigued by Mecca United football team; a man meeting his first
practicing Sufis around the age of 30, only to find their sacred books
unfamiliar:

"These were the actual Dancing Dervishes -- of the Bektashi Order -- in
action! | would have given any thing to have had my camera with me."

Alike in his conflation of the Bektashi and Mevlevi tarigas and in his
voyeuristic reaction -- the real Idries Shah exposes himself.

Marketing Sufism

The opening of the 1960s found Shah veering towards occultism, and
acting as secretary-companion to Dr. Gerald Gardner, Director of the
Museum of Magic and Witchcraft in the Isle of Man. However, a nouvelle
orientalism was in the air (articulated amongst others by Daisetz
Suzuki, Pak Subuh, and the Maharishi); and the Sufi niche was
temptingly unfilled. '‘People must have labels,' Shah concluded. The
scramble is to get the right one and then hold on to it..." A scramble
certainly -- for the assiduous revisionism which yielded him his '‘Grand
Sheikh' label generated a corpus of pseudonymous literature,
unparalleled in our century for its magnitude, coherence, and ignobility.



Shah has conceded his own recourse to pen names (v. "Reflections," p.
88), without divulging details; many of his disciples emulate him, Given
this obfuscation, it is problematic which of the score or more queerly
named authors stylistically and thematically assignable to the 'Shah-
School' (e.g. Omar Michael Burke Ph. D., Arkon Daraul, Rafael Lefort,
Hadrat B.M. Dervish and so on) have independent physical existence?
Pending investigation, it perhaps suffices that none show a scintilla of
independent philosophical existence. Shah- School productions date
from May 1960, and throughout them Shah receives -- ostensibly from
disinterested third parties -- intemperate praise: he is 'Tariga Grand
Sheikh Idries Shah Saheb'; he is 'Prince Idries Shah'; 'King Enoch’; "The
Presence'; 'The Studious King'; the 'Incarnation of Ah'; and even the
Qutb or 'Axis.’

Someone deeply impressed by the idealized Shah was the former
Marxist Doris May Lessing (b. 1919) who, while writing "The Golden
Notebook" underwent a sort of Damascene conversion. For 20 years
she has remained the spearhead of Shah's defence, again and again
pitting 'half-truth, irrelevancy, double think, misquotation and invention'
against the scholarship and deadly fairness of Shah's redoubtable critic
Laurence Elwell-Sutton, Reader in Persian at Edinburgh University.
Innocent of any oriental tongue, she has plunged deep into debates
which turn on a command of mediaeval Persian; lacking any indigenous
Sufic experience, she has set her judgment against that of profound
Sufi thinkers like Professor Sayed Hossein Nasr. Beyond all
exasperation, it is impossible not to feel for the loyal Quixotic Mrs.
Lessing something akin to regard. Gurdjieffians Wanted

No single element in Shah's whole life has proved more materially
advantageous -- or psychologically revealing than his stratagem
concerning the philosopher-savant George lvanovitch Gurdjieff (c. 1866-
1949). Hardly had Shah-School productions appeared, than they began
to belittle Gurdjieff -- adding in coded language the preposterous rider
that Shah (who never even met him) had assumed his mantle. This
campaign reached apogee in 1966. First came the distasteful
fabrication "The Teachers of Gurdjieff* by Rafael Lefort (a botched
anagram of 'A Real Effort'). Here young 'Lefort' pretends to have sought
out Gurdjieff 's teachers in Asia (a chronological absurdity), who
demeaned their former pupil and pointed towards Shah. Next,
extrapolating from Gurdjieff's references to a certain 'Sarmoung
Brotherhood,' Shah-School productions impudently claimed that the
Sarmoung were extant and had one emissary in Europe - - a figure
strangely redolent of Shah himself. At last, in "Special Problems in the
Study of Sufi Ideas," the reborn 'Nagshbandi' ventured an explicit and
attributable statement:

"G. |. Gurdjieff left abundant clues to the Sufi origins of virtually every



point in his 'system'; though it obviously belongs more specifically to
the Khwajaghan (Nagshbandi) form of dervish teaching."

But why Gurdjieff and why 19667 To explore this we must briefly
advance the singular figure of J. G. Bennett.

John Godolphin Bennett (1897-1974) was a complex, gifted, sincere,
and indefatigable eclectic searcher strangely deficient in common
sense. Having been successively the pupil of P. D. Ouspensky, Gurdjieff
himself, Jeanne de Salzmann, H. H. Lannes. Emin Chikou, Abdullah
Daghestani, Pak Subuh, the Maharishi Mahesh Yogi, and the Shivapuri
Baba, and even received into the Roman Catholic Church, he wondered
at age 69 if he was making sufficient headway. His predicament was
compounded because he himself had accumulated a numerous and
serious following and a prestigious house at Coombe Springs. Bennett,
with his Messianic and millenarian promptings was that 'rara avis,' a
guru in search of a guru; and from 1962, when the Shah-School began
propagating its Gurdjieffian allusions, the hook had been temptingly
baited for him.

How Bennett took that bait; how the older man became persuaded that
Shah had come direct from Gurdjieff's 'Sarmoung Monastery' with a
'‘Declaration of the People of The Tradition'; how Shah pressed Bennett
("The caravan is about to set out') to give him Coombe Springs outright;
how Bennett agonized, and in January 1966 complied; how Shah
promptly repudiated Bennett, and sold the establishment for 100,000
[British pounds]; how Coombe Springs with its sub-Goetheanum
Djamichunatra passed under the bulldozers; how Shah with the
proceeds founded the Society for Organising Unified Research in
Cultural Education (SOURCE) and the Society for the Understanding of
the Foundation of Ideas (SUFI) and established himself at Langton
House, Langton Green, near Tunbridge Wells -- all this defies both
précis and belief, but is indelibly recorded in Bennett's autobiography
"Witness."

Robert Graves Stung

Within two years 'The People of the Tradition' had claimed an even
older, more vulnerable, more eminent victim: the poet Robert Graves.
His ill-fated work "The Rubaiyyat of Omar Khayyam -- A New
Translation" with critical commentaries (Cassell, 1967) was written with,
and at the instigation of, General Omar Ali Shah, but in aid of Idries
Shah's highly tendentious thesis that Khayyam's was 'the Sufi voice.'
Entering the spirit of the thing, Ikbal, who had dismissed Khayyam in
1928 as 'the Bacchus with the mind of a Rabelais,' now felt happy to
endorse his piety. As for poor Graves, his book was exposed by
academics as a nullity cubed; a 'translation' (which was not a
translation but a copy of a Victorian commentary); of the twelfth



century 'Jan Fishan Khan MS' (which did not exist); of a composite
stanzaic poem by Khayyam (which he did not write). As Graves
laboured hopelessly to defend himself, Idries twice promised to produce
the elusive MS 'from Afghanistan,' only to renege finally on 30 October
1970. No MS, no photocopy, no detail of format or location, no
substantive text, no colophon ever transpired -- and Graves like Bennett
reaped the harvest of his credulity.

Summing Up
With Shah now over 60 it is not too early to take stock.

Yes he has made a contribution of sorts in popularising his invertebrate,
humanistic 'Sufism,' and in pleasing the Mrs. Lessings of this world. It is
not nothing. But consider the cost: the rearing of an unsavoury
pseudonymous literature; the clouding of Graves's reputation; and the
injection into the world's biographical dictionaries of a false prospectus
of Gurdjieff. Yes Shah is affluent and famous now and a member of the
Athenaeum: but Baha'ud-Din Nagshband sought only spiritual riches,
and forbade his followers to record the least word about him. Yes, Shah
has brought energy and resource to his self-aggrandizement; but where
is the evidence of conscience or real 'dasein'? Then is not Shah's life --
all in all -- as opaque in terms of genuine Sufism, as it is transparent in
terms of Adlerian psychology?

Beyond this ad hominem critique, inescapable as an antidote to Shah's
personality cult, what of his work? Many people will enjoy his dervish
anecdotes and Mullah Nasruddin stories unaware how cavalierly they
lean on unacknowledged and out-of copyright sources). But their
spiritualising action on middlebrow European readers is surely nil.
Plucked from their true cultural, linguistic, and didactic contexts, and
from the rich oral tradition which gave them life, they have been
ignobly reduced to the level of 'The Hundred Best After-Dinner Stories.'
And if they are truly exemplary tales, they are marvellously at variance
with Shah's own example.

Idries Abutahir Shah and his Sufism await judgments immeasurably
beyond the competence of 'Religion Today': the judgment of history, if
not the judgment foretold in Surah LXXVIII. But some provisional
comment may be ventured without malice: that his is a 'Sufism' which
Baha'ud-Din Nagshband would find unrecognisable and repugnant; that
his is a 'Sufism' without self-sacrifice, without self-transcendence,
without the aspiration of gnosis, without tradition, without the Prophet,
without the Quran, without Islam, and without God. Merely that.

-James Moore

[This article first appeared in Religion Today. Moore is the author of



"Gurdjieff -- A Biography," "Gurdjieff and Mansfield," and is currently
working on his memoirs. Email: james.moore@gq...]

Author's Note

This article constitutes a footnote to L. P. Elwell-Sutton's magisterial
'Sufism & Pseudo-Sufism' (Encounter Vol. XLIV No. 5, May 1975, pp. 9-
17). which in certain sectors it augments and corrects. My 25-year-plus
interest in Idries Shah has been enlivened by correspondence with
Elwell-Sutton, Elizabeth Bennett, Edward Campbell, Martin Seymour-
Smith, K. E. Steffens, Richard Thomas, and Colin Wilson; by contact with
Professors James Vickie (Yak Sake), Sayed Hossein Nasr, and Anne
Marie Scheme; and by collaboration from the PRO, the Doris Lessing
Society and the Society of Genealogists. Of Shah's apologists | have
listened most attentively to Ahmed R. Bullock. | am especially grateful
to ). I. Somers, archivist of The Gurdjieff Society and director of Fine
Books Oriental. For reasons of typography and disparate provenance
respectively, | make no attempt here at scholarly or consistent
transliteration from Arabic or Persian.

Notes

Contemporary British scene. Contemporary neo-Sufism presents three
ideological backcloths -- Sunni, Shiite, and 'Gnostic. 'The traditions of
Alawiyya, Chisti, Halveti-Jerrahi, Mevlevi, and Nimatullahi dervishes are
variously articulated by strongly contrasted figures like Hasan-Lutfi
Shushud, Frithjof Schuon, ('Isa Nuruddin'), Suleiman Hyati Dede, Dr. Sufi
Aziz Balouch, Sheikh Muhammad Muzaffer-eddin Ashki, Pir Vilayat Khan,
Dr. Javad Nurbaksh, and Bulent Rauf.

Coterie of serviceable journalists.... Among the more notable are
Edward Campbell, Geoffrey Grigson, Desmond Morris, Isabel Quigley,
Ted Hughes, Pat Williams, and Richard Williams.

Brought to a climax. Doris Lessing's admiration of Shah first emerged
on 18 September 1964 with her review 'An Elephant in the Dark,’
Spectator 213:373. The personal context is briefly evoked in her
interview by Nissa Torrents for the Spanish journal La Calle (No. 106
April 1-7,1980)pp.42-44.

'‘Secret Wisdom. 'Doris Lessing, 'If you knew Sufi...' The Guardian 8 Jan.
1975, p. 12.

His ancestors. Robert Graves, Introduction to The Sufis by Idries Shah
(New York: Doubleday 1964).

Sons died in infancy. Muhammad's line of course descends through his
daughter Fatima and son-in-law Ali; of his two grandsons the elder was



Hasan (whose progeny bear the title shatif) not Husain (whose progeny
bear the title sayed). See Philip K. Hitti, History of the Arabs (Macmillan
& Co. 1953) p. 440 n. 8.

Ruffian. L. R Elwell-Sutton, Letter, 'Sufism and Pseudo-Sufism'
Encounter, Dec. 1972, p. 92. For the basis of this condemnation, see
inter alia Sir John William Kave. History of the Indian Mutiny 1857- 58
(Vol.11), p. 145.

Chief of Hindu Kush Sufis. Idries Shah, The Sufis, p. 168.

The Nagshabandiyya. Shah's claim to lead the Nagshbandi Order is
baseless. For the historical background see J. Spencer-Trimingham, The
Sufi Orders in Islam (Oxford: Clarendon Press, 1971). For some cryptic
pointers towards the authentic modem silsila, see 'The Nagshbandi
Order -- A Preliminary Survey of its History and Significance' (Berkeley,
California, 1977) pp. 123-52 by Hamid Algar, the world authority on this
tariga. For Nagshbandi encroachment into certain contemporary
political arenas, see for example Turkish literature surrounding the
National Salvation Party led by Mr. Erbakan.

Failure at Edinburgh Medical School. During World War I, Ikbal avoided
military service by attaching himself as a volunteer to the Indian
General Hospital at Brighton. In 1933 his frustrated medical and social
aspirations dominated his unintentionally hilarious novel Afridi Gold,
whose hero Colonel Francis Challenger of the Indian Medical Service,
would 'devote the same remitting (sic) care and attention to a black
body as a white' (p. 9).

Ignominious treatment. Ikbal Ali Shah's wife (mother of Idries and
Omar) assumed on marriage the tide Sharifa Saira Khanum, her maiden
name being usually cited as 'Elizabeth Louis MacKenzie.' Questionable
rumours -- which Idries appears neither to confirm nor deny -- have
circulated that Ikbal in fact married into Scotland's premier family the
‘haughty Hamiltons 'the bride, to Ikbal's chagrin, feeling obliged to
register pseudonymously to circumvent parental obstruction.
Suggestions that her father was actually 'Chief of Clan Hamilton' seems
particularly extravagant: neither the 12th nor 13th Dukes of Hamilton
had daughters available to Ikbal; nor is such a liaison mentioned by Lt.
Col. George Hamilton in A History of the House of Hamilton (Edinburgh,
1933). The connection, if any, was more plausibly through the eccentric
Sir Abdullah Archibald Hamilton, formerly Sir Charles Edward Archibald
Watkins Hamilton, who embraced Islam on 20 December 1923.
Incongruous Scottish allusions permeate Shah-School productions e.g.
in Destination Mecca ldries appears as ‘Laird... of the Fatimite Family'
returning to his ,native Afghan glens. 'He himself is married to Bibi
Kashri Khanum (nee Kabraji) by whom he has a son, Tahir, and two
daughters.



Hardly a word of truth. 'Notes on Sirdar Ikbal Ali Khan.' (PRO, FO 37 1,
129, N.3024/2824/97): a detailed and condemnatory report on Ikbal's
integrity and veracity. (Damaging material on Ikbal abounds throughout
FO, 371 and FO 395 from 1926 to 1950).

A swindler. Gordon Vereker (British Ambassador Montevideo) letter of
17 July 1946 to Victor Perowne. (PRO, FO 371, 1946, AS/4439/46). For
the basis of this condemnation see FO, 371 Piece 52194.

Undistinguished years. Although its headmaster was entitled to attend
The Headmasters' Conference, the School was evidently in decline by
Shah's day; and is now defunct. Its most famous old boy, decades
earlier, was T. E. Lawrence -- a powerful allusion ironically denied Shah,
because his English childhood sat so uneasily with Sufic and Sarmoung
Brotherhood allusions.

Returned to England. Sailing on the SS DARRO out of Buenos Aires on
26 September 1946.

Lived in the West. Idries Shah, "Destination Mecca" (Rider, 1957) p. 48.
Dancing Dervishes. Ibid. p. 177.
Scramble. Ibid. p. 11.

‘Shah-School' productions. A thematically and stylistically,
homogeneous literary oeuvre, eulogizing Shah and/or his 'Sufism' --
promulgated by Shah's Octagon Press. Four categories emerge:

1) Overt writing by Shah e.g. The Sufis (New York: Doubleday,
1964);

2) Pseudonymous writing reasonably ascribable to Shah himself e.qg.
work by 'Arkon Daraul'(see. Note 20) and by 'Rafael Lefort' (see Note
25);

3) Overt writing by Shah's admirers e.g. Doris Lessing's 'If you knew
Sufi...' (The Guardian 8 Jan. 1975) p. 121;

4) Pseudonymous writing by Shah's admirers e.g. The People of the
Secret (Octagon Press, 193 1) by 'Ernest Scott' (reputedly Edward
Campbell, former literary editor of The Evening News). Given the
peculiar motivation for this genre, there seems a persuasive case for
detailed investigative and stylometric research, to extend firm
knowledge. of authorship beyond Shah, his literary agent, and The
Registrar of Public Lending Right.



Arkon Daraul. Arkon Daraul, "Secret Societies Yesterday and Today"
(Frederick Muller Ltd., 196 1). Material from Chapter 5 "Me Path of the
Sufi' (giving a risible account of initiation into a 'Nagshbandi Lodge' in a
country house in Sussex, all too identifiable by the 'Arms of the Princes
of Paghman' p. 72) is excerpted in Davidson's 'Symposium'
promulgated by Shah (see Note 2 1).

Date from May 1960. W. Foster, 'The Family of llashim,' Contemporary
Review Vol. 197. No. 1132, May 1960) pp. 269-7 1. A convenient
anthology of ensuing Shah-School productions in the vigorously
expansionist period Jan. 1961-Dec. 1965 is Documents on
Contemporary Dervish Communities, ed. Roy Weaver Davidson
(SOURCE, 1966). A more recent and unintentionally piquant production
is "The Diffusion of Sufi Ideas in the West" (more accurately subtitled
"An Anthology New Writings by and about Idries Shah") ed. L. Lewin
(Boulder, Colorado, Keysign Press, 1972).

Spearhead of Shah's defence. See Paul Schlueter. 'Lessing and Sufism'
a checklist compiled for the Doris Lessing Society: English Dept., Old
Dominion University. Norfolk, VA 23508, USA.

'Half-truth, irrelevancies...' L. Elwell Sutton. Letter 'Sufism and Pseudo-
Sufism, 'Encounter (Dec. 1972) p. 9 1.

Against that of profound Sufi thinkers. See for example Nasr's review of
Shah's "The Sufis in Islamic Studies" (1964). For their part Shah and his
School display a patronizing, even dismissive, attitude towards scholars
like Arberry, Corbin, Massignon, Nicholson, and Rice -- while
simultaneously leaning on their work.

Distasteful fabrication. The persistent rumour (and reasonable
inference) that Shah himself is 'Rafael Lefort' was first publicly bruited
by Nicholas Saunders in Alternative London (Nicholas Saunders, 1970)
p. 109.

Sarmoung Brotherhood. Space precludes consideration of the complex
literary, historical, geographical, and etymological questions posed by
Gurdjieff's purported contact with a ‘'Sarmoung Brotherhood' in Central
Asia c. 1899. Independent and trustworthy corroboration of the Order's
existence is thus far lacking, and the self-serving exploitation of the
name, both by the Shah-School and Irv Garv B. Chicoine, the
egregiously self-styled 'Chief Sarmouni,' hinders serious investigation.

Khwajaghan (Nagshbandi) form of dervish teaching. The 11th-13th
century Khwajaghan Masters were protagonists both of the Nagshbandi
and Yesevi tariqas. See Trimingham op. cit. p. 62ff. and Algar loc. cit.
pp. 131-134. For more problematical formulations see the work of
Hasan Lutfi Shushud, e.qg. "Masters of Wisdom in Central Asia"



Systematics Vol. VI p. 310 (Coombe Springs Press); and J. G. Bennett,
"Gurdjieff -- Making a New World" (Turnstone Books, 1973) Chap 27
"The Masters of Wisdom"; and J. G. Bennett "The Masters of Wisdom"
(Turnstone Books, 1977).

Bennett. . G. Bennett was fluent in 10 languages: his mathematical
paper (written with R. L. Brown and M. W. Thring) 'Unified Field Theory
in a Curvature-Free Five-Dimensional Manifold' was published in The
Proceedings of the Royal Society in July 1949: his major opus "The
Dramatic Universe" conveys, despite its opacity, his colossal intellect.

Shah pressed Bennett. Idries Shah g. J. G. Bennett, "Witness"
(Turnstone, rev. ed. 1975) p.361.

Djamichunatra. The nine-sided Djamichunatra (or Djameechoonatra) at
Coombe Springs was designed and built by J. G. Bennett and his pupils,
notably a dozen architects led by Robert Whiffen; the building was
begun on 23 March 1956, completed on 29 October 1957, and
demolished by 'developers' in 1966. For its inspiration see G. I. Gurdjieff
"Beelzebub's Tales to His Grandson" (RKP, 1950) p. 1160; for Bennett's
vision of it see his "Witness" (Hodder and Stoughton, 1962) p. 323f and
348f, for further technical details see A.G. E. Blake "A History of the
Institute for the Comparative Study of History, Philosophy and the
Sciences Ltd and the Influences upon it" (Daglingworth: privately
circulated, 198 1) p. 5; for Frank Lloyd Wright's aesthetic criticism see
Anthony Bright Paul "Stairway to Subud" (Coombe Springs Press, 1965)
p. 116; and for its wanton destruction see Witness (rev. ed. 1975) p.
362.

All this defies belief. J. G. Bennett, Witness (Turnstone, rev. ed. 1975)
pp. 355-62. Bennett's introduction to his limited edition of "Witness"
(Coombe Springs Press, 1971) had enthusiastically announced a
forthcoming Bennett-Shah paper elaborating both men's motivation.
This eludes researchers.

Khayyam. Idries Shah, The Sufis (New York: Doubleday, 1964).

'The Bacchus with the mind of a Rabelais.' Ikbal Ali Shah, Westward to
Mecca (H. R & G. Witherby, 1928) Chap IX 'Omar and Shakespeare,'
181. Cf p. 184.

Exposed by academics. Between 1968 and 1973 virtually every eminent
Persicologist in Britain, America. and Iran pronounced against the 'Jan
Fishan Khan MS' and the Graves-Shah 'translation': none for it. Credit
for first exposing the hoax goes to L. P, Elwell-Sutton for his "'The Omar
Khayyam Puzzle'(RCAJ Lv/2, June 1968. pp. 167-79); credit for burying it
to J. C. E. Bowen for his 'The Rubaiyat of Omar Khayyam: A Critical
Assessment of Robert Graves' and Omar Ali Shah's 'translation'(lran:



Journal of Persian Studies Vol. Xl 1973, pp. 63-73). Idries Shah went to
ground throughout the debacle but his major role became apparent
with the publication of "Between Moon and Moon: Selected Letters of
Robert Graves 1941-1972," ed. Paul O'Prey (Hutchinson, 1984) pp. 281-
83.

Renege finally. See O'Prey op. cit. p. 281ff.

False prospectus of Gurdjieff. Thanks to Shah and Bennett, the
misconception of the preponderantly Sufic provenance of Gurdjieff's
ideas has now a tenacious hold in works of reference e.g. Encyclopaedia
Britannica 15th ed. (1985) Vol. 5 of Micropaedia. For a more balanced --
though somewhat superficial -- analysis, see James Webb, "The
Harmonious Circle" (Thames and Hudson, 1980) Part 3, Chap. | 'The
Sources of the System' pp. 499-543. It needs emphasis that Shah did
not, as mistakenly conveyed by Elwell-Sutton, fall heir to the
mainstream Gurdjieff movement in Britain, which in fact under H. H.
Lannes held fastidiously aloof.

Mulla Nasruddin stories. In "Beelzebub's Tales to His Grandson" (RKP,
1950) G. I. Gurdjieff gave high significance to the 'incomparable Mullah
Nassr Eddin, 'the mediaeval wise fool of Turkish folklore. Shah, in the
expansionist year 1966 (see text), almost predictably published "The
Exploits of the Incomparable Mulla Nasrudin" (Jonathan Cape); this was
shortly followed by "Nasrudin's Pleasantries" (1968), both books
evidently aimed at capturing a specifically Gurdjieffian readership and
allegiance. In this Shah failed. By 1973, with publication of "Nasrudin's
Subtleties" and the incorporation of Mulla Nasrudin Enterprises Ltd.,
proselytism had become secondary to normal commercial motive.
Although, characteristically, Shah fails to specify the origin of his
Nasrudin stories, their provenance is transparent to scholars familiar
with the enormous out of copyright Nassr Eddin literature (dating back
to 1937 in Turkish and 1857 in European languages). For an
authoritative review of this literature and of Nassr Eddin's historicity,
see Fehim Bairaktare -- vic's entry in "Enyclopaedia of Islam" Vol. 3, pp.
875-78.

[Reprinted from "Telos", Volume 6, Number 4, Autumn]

Public.en: http://www.hermes-press.com/S_shah.htm



http://www.hermes-press.com/S_shah.htm

Las razones de “emergencia ciclica” siempre han de convalidar

el intento de brindar testimonios sobre las dignidades y titulos
islamicos (en cuanto conciernen a su “esoterismo”)
comportando indicadores concordantes respecto a las
atribuciones esenciales de otras tradiciones verdaderas, cuales
han sido asumidas en el caso de René Guénon con la maxima
idoneidad y autoridad. Tales méritos y esfuerzos indiscutibles, a
pesar de los multiples ataques recibidos, le pertenecen de
hecho (mutacawwuf) y le corresponden por dignidad y derecho
(Sheik al-Islam), advirtiendo en legitimas funciones a los
“occidentales”, la posibilidad de un inminente repliegue de los
tiempos y seflalandoles, ya directa o indirectamente, la
extraordinaria cualidad de mediacién entre culturas mas la
providencial vitalidad y actualidad del Islam. En tal sentido,
como toda obra inspirada en la Paz profunda y en la Verdad, la
fertilidad de su obra ha de depender siempre de los intérpretes,
y salvo casos rayanos en intereses particulares, en la ignorancia
o en limitaciones, ello no podra disimularse ni omitirse por parte

de propios o ajenos a dicha tradicién

Esoterismo |



En cuanto al término “esoterismo”, aun contando con las
brillantes aclaraciones tanto como contundentes rectificaciones
de René Guénon (y de otros calificados autores) cuando
convenga emplearlo con cierto rigor, en el sentido de no ser
siquiera el lado “interior” de una religion (como es el caso
preciso del Islam donde en realidad se la toma como base de
partida y como soporte), y en los contenidos que comporta
dicha voz, parecen no terminar de ser un tema bastante
complejo con diversas e inagotables aristas, particularmente en
ambitos occidentales, por lo que siempre habré de requerir las
convalidaciones pertinentes, directas o derivadas, a los efectos
de salvar las inevitables contradicciones debidas a esas
interpretaciones, mayormente literarias, que tampoco pueden

dejar de relacionarse a ciertas determinaciones del siglo.

A pesar de las apariencias, debido a que el término de
referencia, con sus diversas reducciones, ha evolucionado
masivamente en occidente, y también de cierto optimismo con
el cual los “esoteristas” modernos hacen un injustificado
hincapié en la “distancia histérica” de los pronunciamientos de
Guénon, debemos afirmar, en honor al punto de vista riguroso,
gue en realidad tales pronunciamientos estarian cada vez, y de
acuerdo al curso de los acontecimientos, mas vigentes que

nunca. Por ejemplo cuando se dijo:

“Queremos hablar del esoterismo con todo lo que se le vincula y
todo lo que se desprende del mismo en tanto que conocimiento
derivado, constituyendo ciencias totalmente diferentes de las
que son conocidas por los modernos. En realidad, Europa nada
tiene en nuestros dias que pueda recordar esas ciencias, es
mas, occidente ignora todo de los conocimientos verdaderos
tales como el esoterismo y sus andlogos” (1).



Mucho mas, de aquellas definiciones especificas o
particularizadas como es el caso que aqui nos compete con
relacion de aquello corrientemente conocido como “esoterismo
isldmico”. No obstante, y en lo que a esto concierne, no nos
ocuparemos, al menos directamente, de ciertas proyecciones y
derivaciones interpretativas, ni de las acreditaciones del neo
espiritualismo, como tampoco de los lineamentos en boga
fijados por el orientalismo (con un grado de influencia hasta en
orbitas aparentemente de cufio oriental), ni de las querellas
ocasionadas de uno u otro lado, pero que no han sabido
desprenderse de las determinaciones aludidas, impuestas en
parte, por las reglas de comprension de la mentalidad moderna.
Mas bien, si se quiere, en el caso islamico, nos suscribiremos a
una defensa del “esoterismo”, pero sin negar jamas la
necesaria, indispensable e inevitable necesidad de su
“exoterismo”, que como shariyah, debe ser practicada en todas

sus formas ortodoxas como ineludible accion preliminar.

Asi, sobre el esoterismo”, teniendo en cuenta el correctivo
aplicado al término por parte del Sheik Abdel Wahid Yahya,
suministrando los sentidos originales que la voz puede llegar a
comportar (y de acuerdo a la capacidad de los interpretes), no
siempre han sido correctos los enfoques externos de sus
funciones dentro el Islam, sobre todo, en aquello concerniente
a sus diversas épocas en que siempre han aparecido, con mayor
o0 menor frecuencia, justificados en algunos casos o no, los
consabidos ataques al “esoterismo” (Iéase aquello que hoy se
oculta bajo el término convencional de sufismo) tildandolo de
desviacién y herejia (zandaga) o de divisién y secta (firgah) por
parte de quienes, con razén o sin ella, persuadidos de un
menoscabo a la shariyah, se han plantado celosamente en pro
de la forma y/o (valga la transicién temporal) se cifien

exclusivamente a la “letra”.



Si nos remitiéramos a un caso de aquellos considerados como
“injustificables”, el mejor ejemplo de ello, por tratarse
precisamente del sabio mas grande (Sheik al-Akbar) se halla
constituido por los numerosos ataques y denuncias perpetrados
desde la Edad Media hasta nuestros dias contra la obra de Ibn
Arabi. Cabe sefalar, como ejemplo de lo que deciamos, que en
esta cuestién, es posible observar enormes diferencias entre
las razones e intenciones de los doctores de la shariyah (por
ejemplo, el caso de Ibn Taymiyya) y la de los orientalistas
involucrados quienes mayormente han exacerbado la polémica
apropiandose y desnaturalizando en considerable proporcién el
esquema de argumentacién y exposicién de los primeros. Esto
mismo, ha desembocado en una curiosa y paraddjica influencia
sobre ciertos contemporaneos quienes, incluyendo a no pocos
musulmanes de origen, y con el haber de una formacién
universitaria moderna, declaran ien nombre de la “ortodoxia”i

una abierta hostilidad hacia la obra akbariana.

Esoterismo Il

Pero, antes de continuar hablando propiamente de “esoterismo
isldmico”, reiteremos la advertencia sobre aquellas ilusiones
gue aparecerian ante quienes pretenderian desglosarlo prima
facie de la norma isldmica, ya que ésta forma parte del Kitab wa
Sunna, como capitulo del Libro de Alldh, es decir, la “suma”
cumplida de los Principios para nuestra humanidad (reflejando
en completitud, la norma universal, primordial e inmutable). Al

respecto, el mismo Guénon cita:

“AbuU Ishaq Ibrahim al- Holwani preguntaba un dia a Hussein ibn
Mancdr al-Hallaj lo que pensaba de la ensefianza esotérica
(madhab al-béatin). Al- Hallaj le respondid: éDe cual quieres



hablar, de la verdadera o de la falsa?(batin al batil aw batin al-
Haqq). Si se trata del esoterismo verdadero, la via exotérica
(shariyah) es su aspecto exterior y el que la sigue
verdaderamente descubre su aspecto interior que no es otro
que el conocimiento de Hallah (marifah billah); en cuanto al
falso esoterismo, sus aspectos exterior e interior son ambos a
cual mas horrible y detestable. Atente pues alejar de él”“. (2)

En efecto, dicha norma se presenta de modo integral con la
obligacién de no saltearse los preceptos coranicos dirigidos a
todos los musulmanes, cualquiera sea su rango o condicion. Los
principios de dichos preceptos, podriamos decir, se hallan como
condensados en la primera sura del Coran, Al-Fatiha (La
Apertura) la cual, significativamente, es designada entre otros
nombres como Asas al-Qur’an (La Base del Coran). Tal cualidad
de sintesis queda demostrada en las palabras del Profeta
(s.a.s.):

“No ha hecho el salat quien no ha leido Ia Fatiha del
Libro” (hadiz mencionado por los dos Sahih)

Las nitidas inferencias de correspondencia, aungque no de
equivalencia, que surgen de la maxima isldmica expresando que
“no hay esoterismo sin previo exoterismo”, tal como lo afirmara
Al-Hallaj, también se hallan notablemente reveladas en la sura
Al-Fatiha, la cual debe ser repetida en cada ra’ka, y hay nulidad
del salat en el que no sea mencionada. Subrayemos la
referencia agregando que dicha sura estd conformada por siete
versiculos donde, entre tantos aspectos doctrinales
desprendidos de ellos, podriamos sefialar resumidamente, los
que expresan la verdad concerniente a la Unidad de Dios y de
su Unicidad, mas las Cualidades divinas en sus dos aspectos,
como ser por ejemplo, los que se hallan representados en este



caso por los atributos de Sustentador de todos los mundos y de
Dispensador de Gracia, lo cual no hace mas que expresar, igual
que todos y cada uno de los puntos doctrinales de la revelacién
cordnica, que tanto siervos como creyentes son abrazados en La
Gran Unidad, aunque no confundidos, en cuanto aquellos grados
de realizacién que se contemplen desde el punto de vista (o de
partida) del estado humano.

Asimismo, podriamos citar dos de las instrucciones
muhammadianas (como hadices); primeramente, aquella que

aconseja no meditar sobre la Esencia divina:

“No meditésis en la Esencia, sino atenerse a las
Cualidades de Dios y en Su Gracia”

Sentencia extremadamente precisa, ya que, en los limites de los
grados de realizacién del estado humano se hace posible cierta
aproximacién a la comprensién sobre la divinidad de la Esencia
en tanto sus atributos y cualidades (al-uldiyah); pero, a la
Esencia en Si Misma, no hay medio de conocerla bajo ningln

aspecto posible en cualquier circunstancia que fuere. Luego:

“No se ha revelado ningun versiculo coranico sin exterior
e interior. Cada letra tiene su sentido propio y cada

definicion es un lugar de ascension”

Tal la sunna del Profeta Muhammad (s.a.s.) como fiel de la
Balanza que resguarda, no solamente del esoterismo desviado,
sino también de todo formalismo “literalista” que vengan a
exponerse con pretensiones de exclusividad. Conste que aqui
no se halla en juego la obligatoria ortodoxia literal de la
instruccion muhammadiana (como Revelacién), sino de aquellas

interpretaciones “literalistas” que puedan conllevar



consecuencias desviadas, innecesarias, o0 acciones
extempordneas aplicadas particularmente con cierta
negligencia de lo que significa en su integridad el contexto del
Noble y Generoso Coran.

Asi, el tema del “literalismo” de ningin modo concierne a la
legitima expresion literal, ya que tal desviacién, en una de sus
tantas y singulares caracteristicas, se corresponde a no tomar
en cuenta el contexto del texto. Si la exégesis del Coran es
ortodoxa, literal y obligatoria es porque en realidad cumple
todas las funciones de una ciencia tradicional, siendo una
disciplina que requiere de preparacion, esfuerzo y vocacién por
lo cual sera una tarea vana pretender llegar a la aprehension de
los sentidos elevados que su escritura encierra sin contar con la
opcidn preliminar, la cual, ademas, demanda de una
cualificacién correspondiente, sin la cual toda posibilidad de
“esoterismo” seria suplantada por la falsedad, y la asimilacién
de las verdades profundas por las ilusiones individuales (wahm)

o las interpretaciones imaginarias.

Entre otras cosas, adviértase ademas, que lo dicho distingue
claramente entre la literalidad de una lengua tradicional estable
y el literalismo inestable de los modos de expresién sujetos a
una constante evolucién de significados. Igualmente, téngase
en cuenta una mirada severa hacia ciertos habitos de actualidad
en la traduccién. A propésito de las traducciones del Coran René
Guénon vertia duras consideraciones de las cuales léase la

selecciéon del siguiente fragmento:

“Fuera de tales consideraciones, hay que decir también que una
traduccién del Corén, como por lo demas de todas las escrituras
sagradas, es en realidad una cosa totalmente imposible; quiero



decir que la mejor traduccion concebible no podria nunca verter
mas que el sentido solamente exterior, lo que evidentemente es
por completo insuficiente, puesto que lo que se escapa
forzosamente es incluso en el fondo ilo que hay de mas
esencial!” (3)

Evidentemente, esto no sélo se refiere al caracter “vernaculo”
de una lengua sagrada, sino también a las ciencias tradicionales
derivadas que son propiamente los soportes adecuados, en
tanto que formas exteriores, de toda “iniciacién” y “esoterismo”
bien entendidos y como conducentes a la Unidad esencial, pero
arraigados en una peculiaridad concreta y propias de una
mentalidad tradicional determinada, con las cuales resulta dificil
el poder compatibilizar ciertas premisas contempordneas de la
“erudicién”, mucho menos con la superficialidad de otros
caracteres subordinados que se relacionan a la consecuente
vulgarizacidn, y por lo cual es posible entender que ninguno de
los atributos tradicionales en su originalidad, con los cuales es
designado el Cordn, pueda llegar a vincularse de modo
fidedigno, efectivo y operativo con el vocabulario occidental del
cual, el mismo René Guénon, avanzaba consideraciones como la

siguiente:

“El vocabulario occidental ha sido mas o menos insuficiente y se
ha prestado a muchas confusiones, puesto que incluso una
terminologia que quiere ser tan precisa como la de los
escolasticos no esta exenta de ellas: pero eso se ha agravado
en los tiempos modernos. La grosera simplificacion cartesiana
sin duda tiene mucho que ver, épero no pensais que no podria
haber sido adoptada tan facil y tan generalmente si no hubiera
respondido a cierta mentalidad que existia ya en occidente y a
la cual no ha hecho mas que dar una expresion mas
nitidamente definida?” (4)



Esoterismo Il

De tal modo, y una vez efectuado algunas advertencias de
principio, podriamos decir, parafraseando a Guénon, que el
“esoterismo” siempre serd el mismo por todas partes (salvo,
como suele suceder, que se lo confunda con exoterismo) y en lo
gue afecta a los términos islamicos no pueden dejar de
comportar indicaciones concordantes que pueden hallarse en
casi todas las tradiciones con visos de ortodoxia, es decir, todo
lo que se refiere, salvando la distancia entre semejanza e
identidad (y que conviene discernir en cada caso), a las
analogias correspondientes. Adviértase, cuando hablamos de
“analogia”, que no necesariamente se trata de una relacién de
identidad o de similitud, ni de una situacién de equivalencia, y
por lo cual puede surgir naturalmente una neta distincién, pero
nunca se refiere a una oposicién; por lo cual, los términos de los
que hablamos no pueden, esencialmente, conllevar oposiciones
irreductibles con otras figuras particulares que detenten en el
fondo un simbolismo primordial.

Ademads, es obvio que dicho simbolismo es siempre aplicable a
multiples niveles, siempre y cuando se logre respetar la
“perspectiva” que corresponde a la naturaleza de cada una de
las diferentes formas tradicionales y se pueda explicar el
significado de su Unidad esencial (en consonancia con aquello
que se desprende del término arabe tacawwuf) como también
las legitimas razones que hacen a la distincién de sus
formalidades de la manera en que ello fuera expresado por
nuestro autor:

“No se trata pues de hacer una ‘tentativa de asociacion’ entre
esas tradiciones (que ademas son mas de dos), sino de tomar



conciencia de su unidad esencial, y también de las razones de

sus diferencias exteriores” (5)

De ello, es innegable que hay plena conciencia en todos los
terrenos del Islam, adn cuando se hayan intentado imponer
ciertas exageradas versiones sobre una “irreductible” oposiciéon
entre su “esoterismo” y “exoterismo”, cuestion por lo demas
rigurosamente imposible, inclusive cuando también se hayan
dado numerosos ejemplos relativamente legitimos de rechazo
hacia el sufismo, en realidad remitidos a las apariencias (como
el citado caso de Ibn Taymiyya), y debidos a necesidades
circunstanciales motivadas por la preservaciéon de cierta
mentalidad que viene generalizandose al ritmo de los cambios
ciclicos; pero, esto es otra cosa que se debe diferenciar muy
bien de la pérdida de precisiones que han sufrido los términos
arabes en el proceso orientalista, como la afadidura de
significados abusivos que han dado la falsa imagen de un
exclusivismo “exotérico” y de un individualismo religioso. Ni
hablar de la entidad “esotérica” que ha generado tantas
confusiones como, por ejemplo, y para tan sélo citar una de
ellas, la doble confusion efectuada en torno al estado de quien
los gnésticos musulmanes denominan como maydiab
(arrebatado), lo que en innumerables ocasiones ha sido
confundido con los grados mas elevados, y al mismo tiempo,
como zindiqg (negador consciente de la shariyah) (6). Todo lo
dicho, surgido generalmente de parte de orientalistas e
“islamdlogos”, con absoluta negligencia del conjunto.

Es evidente, en cuanto al punto, que esta carencia de vislumbre
“del conjunto”, entre otras cuestiones, haya sido tomada muy
cuenta por René Guénon en el sentido de un “signo de la
época” y haya entrevisto la posibilidad de revertir la situacién
mediante la necesidad de subsanar el defecto de exposicién de



una “suma” de principios inherentes al “esoterismo” islamico lo
gue, evidentemente, habria de proyectarse naturalmente sobre
el conjunto correspondiente a las formas exteriores ayudando a

mitigar, en cierta medida, las inevitables confusiones.

De esta manera, si bien es posible contar con numerosas
exposiciones correspondientes a diversos métodos de la
espiritualidad musulmana, sin embargo, en tal sentido, nuestro
autor se lamentaba respecto a la ausencia de una exposicién de
conjunto sobre dicho “esoterismo” (7). He aqui algunas de sus
palabras, tan vigentes hoy como ayer, sobre quienes deberian
acometer esa tarea:

“Es cierto que no existe una exposiciéon de conjunto del
esoterismo islamico, y que esa es una laguna lamentable; pero
équé hacer? Confieso que no puedo llegar a todo; hubiera
siempre querido que otros pudiesen hacer trabajos en el mismo
sentido, para esa o para muchas otras cuestiones aun; pero,
desgraciadamente, no veo hasta ahora a nadie que tenga a la
vez datos suficientes y pueda aportar el espiritu requerido;

{Quién sabe si eso se presentara un dia u otro?” (8)

Estas palabras parecen referirse a los niveles avanzados de las
posibilidades tedricas que deberian corresponderle a un
auténtico mutacawwuf, es decir, aquel que ya ha ingresado al
viaje iniciatico, sean cuales fueren las estaciones alcanzadas o
grados de realidad asimilados y quien, evidentemente, tendria
gue ser capaz de mantener relaciones intimas con los aspectos
interiores del Islam (9)

Sefialemos que, antes de René Guénon, nadie en el occidente
moderno habia aclarado y desarrollado en parte, lo que

concierne a este punto teniendo en cuenta la notable precisién



y calidad en la breve serie de articulos que dedicé a la tradicion
isldmica, como asi también, las numerosas notas al respecto
diseminadas en el volumen general de su obra. Ademas, se
supone de buena fuente que, a buen resguardo y en alguna
parte de El Cairo, queda un bagaje de algunas anotaciones en
arabe vy alguna que otra en francés.

Sea como fuere, por la indole intelectual, por el método aplicado
y por el caracter monolitico, seria muy dificil extraer de
contexto este mismo tema de aquella composicién unitaria
aplicada por Guénon so pena de desnaturalizar su contenido, tal
como ello se extrae de sus propias palabras, y de las cuales
citemos otro breve pasaje que bien sintetiza a toda su obra:

“[...] jamas hemos entendido encerrarnos exclusivamente en
una forma tradicional determinada, lo que seria por lo demdas
bien dificil desde que se ha tomado conciencia de la unidad
esencial que se disimula bajo la diversidad de las formas mas o
menos exteriores, puestos que estas no son en suma sino como
otras tantas vestiduras de una sola y misma Verdad [...]” (10)

Probablemente, a modo de ejercicio, sea Util la necesidad de
advertir en esta cita (tomandola como ejemplo de toda glosa
revestida del caracter tradicional) que ademas de los sentidos
técnicos implicados (alusién, etc.), todo texto, no sélo debe
conllevar un caracter de sintesis, sino también ser confirmado
por el contexto y este, a sus vez, si se nos permite la expresion,
por el “contexto del contexto”; caso contrario, se correria el
peligro de transformar los conceptos en una distraccion y
abigarramiento de palabras que suelen caracterizar a las
usuales abstracciones literarias; puesto que, ademas de
torcerse la intencién original del autor se adulterarian también
las lineas de transmision y las fuentes de exposicion. En tal



sentido, comparese este fragmento de Guénon con el anterior
del anterior, como para dar una idea, al menos aproximada,
sobre la necesidad de que una expresién clave, tal como
“conciencia de la unidad esencial”, no se refiere simplemente al
producto especulativo de una lectura mental, sino debe
forzosamente requerir para su consecucién, de un método
operativo dentro de una forma dada, y tal como ello es aln
posible, mas frecuentemente de lo que pudiera creerse, dentro
de la Tradicién isldmica. (11)

Partes complementarias aunque distintas

Precisamente, sobre la Tradicién islamica puntualizaba Guénon

ser de una naturaleza conforme a dos partes complementarias:

“La shariyah comprende todo lo que el lenguaje occidental
designaria propiamente como ‘religioso’,y concretamente todo
el lado social y legislativo que, en el Islam, se integra
esencialmente en la religion; se podria decir que la shariyah es
ante todo una regla de accién, mientras que la haqgiqah es
conocimiento puro; pero debe entenderse bien que es este
conocimiento el que da a la shariyah misma su sentido superior
y profundo y su verdadera razon de ser, de suerte que, si bien
todos los que participan en la Tradicién no son conscientes de
ello, la haqgiqah es verdaderamente el principio de la misma,
como el centro lo es de la circunferencia” (12)

Se sigue que, debido a tal y cierta relacién de
complementariedad (no de equivalencia) en el sentido de
“acompanamiento” de un lado (shariyah) y de “plenitud” del
otro (haqgiqah), al fin de cuentas meras funciones verbales, seria
un estereotipo toda mirada parcial que contemple cualquiera de

sus partes, interna o externa, con algun rasgo de exclusividad y



al margen de su integridad, so pena de caer por un lado en un
asfixiante formalismo “literalista” o por otro lado en un falso
esoterismo. Ello quiere decir que el Islam no puede dejar de
presentarse como Unico, Tal como la doctrina de Unidad que
sustenta, y el hecho de comportar dos ordenes distintos, de
ninguna manera puede ello significar oposicién (13) puesto que
desde el punto de vista del estado humano no puede haber
meta sin punto de partida, en este caso, teniendo en cuenta la
“via"” o el “método” (tarigah) que conduce desde la shariyah
hasta la haqgigah.

De este modo, la constante afirmacién de la unidad principal
que caracteriza al Islam en todos los niveles de su doctrina
implica una resolucién arménica en su estrado superior ya que,
como toda tradicién auténtica, a partir de la preservacién
ineludible de su literalidad ortodoxa comporta ademas,
términos con posibilidades de transposicién a las razones

profundas de las cosas (haga’iq) u otros ordenes de realidad.

Ademads de estas razones, importa sefialar en el resumen de
este particular punto, la plena vigencia de principios,
permitiendo observar de hecho, que no puede haber menoscabo
en poner el acento en la tradicional expresion literal coranica
cuya originalidad se ha mantenido inviolable a través de los
siglos como una garantia y sefal, no solamente del beneficio
para todo musulman y por extensién una oportunidad para la
humanidad, sino de ser también, el legitimo soporte del llamado
“toque de gracia” (/atifd) en aquello, debida transposicién
mediante, que puede también entenderse como “dltimo
sentido” de la Palabra revelada y ser asimilado por un auténtico

mutacawwuf en el seguimiento de su método o tariga.

Tales son los motivos por los que siempre convendra el método



de aclaracién o explicacién cuando se usen hoy en dia palabras
tan etiquetadas como “esoterismo” o “exoterismo” y si es
posible, retomar algo de las expresiones antiguas que son las
que mejor revelan las ideas; por caso, en el sentido de definir a
una tradicion como “peregrinacion”, tal el ejemplo del Islam del
gue podria decirse: es a la vez viaje (limitado) “hacia” Alldh y
viaje (ilimitado) “en” Allah; o vivir, conocer, ver, escuchary
hablar “para” Alldh en uno y “por” Alldh en el otro (14). El
punto de inflexién o donde acaba el primer viaje y comienza el
segundo puede reconocerse en el instante en que el peregrino
logra disolver el fantasma con el cual se imagina poseer un ser
propio y asume efectivamente el estado de al-arif bi ‘Llah (aquel
que conoce en Dios).

No obstante lo dicho, cabe el acompanamiento de una
advertencia: si bien dichas definiciones poseen las
posibilidades de una correcta adecuacién en nuestro idioma y
corresponden expositivamente a legitimos puntos de vista
tradicionales, en rigor, no escapan a las limitaciones
explicativas y a las funciones verbales por lo que se impone una
reserva de lo inexpresable ya que, por ejemplo, entre otras
razones, las preposiciones “para”, "por” y "en” son tan sélo
categorias gramaticales fijadas por Aristételes con el
condicionante de haber sufrido diversas reelaboraciones antes
de transformarse en la praepositio latina y luego pasar por el
proceso espanol; por lo cual, las funciones de su reccién no
coinciden con el uso técnico de la sustancia de expresién ni de
la forma de expresién que corresponden al providencial dominio
linglistico del arabe cordnico, produciéndose ciertos fendmenos
de reduccién inherentes a toda traduccidn, entre los cuales
podriamos mencionar, remitiéndonos sélo al interés tradicional,
la absoluta ignorancia del abjad (correspondencia del

simbolismo numérico), el “enmudecimiento” (pérdida completa



del simbolismo sonoro) o el "ensordecimiento” (cuando las
consonante pierden su cualidad sonora). Asimismo, respecto a
la necesaria indole cualificatoria y motivadora de estas
definiciones que nos ocupa, conviene decir que tanto en lengua
coranica como en doctrina coranica siempre podran sugerir una
asociacion interna necesaria, es decir, el implicito y el caracter
motivado que conlleva todo simbolo y toda expresion
tradicional, representando por anticipacién diversos grados de
la unién con Dios; pero, en rigor, por mas transparente y
espiritual que sea la expresién o el simbolo, nunca podran
convenir a la Realidad divina, ya que se basta a si misma, tal
como ello ha sido expresado por los mas grandes saboreadores

del sufismo.

A proposito del término sufismo

Al margen de los episodios relacionados al falso “esoterismo”
(del cual por las extensas aclaraciones que requiere no
podemos tratar aqui) vinculado también y en cierta medida con
el terreno “paretimoldgico” concerniente a ciertas ideas
desviadas provenientes de aquello denominado como “ilusién
etimolégica” y en el mejor de los casos, de una etimologia
ambigua o dudosa, conviene sefialar no obstante que algunos
grandes mentores de impecable trayectoria espiritual han
sabido integrar el término “sufismo” dentro de las explicaciones
ortodoxas, aunque sin poder evitar, lamentablemente, que este
se dispare en multitud de vulgarizaciones y acepciones
heterodoxas dentro de las cuales la voz parece hoy desembocar
irremediablemente. Al respecto, bastara seguir recurriendo a un
par de definiciones otorgadas por el Sheikh Abdel Wahid Yahya:

“[...] Los occidentales han forjado el término ‘sufismo’ para

designar especialmente el esoterismo islamico (cuando es que



tacawwuf puede aplicarse a toda doctrina esotérica e iniciatica,
en cualquier forma tradicional a que la misma pertenezca); pero
este término, ademas que no es mas que una denominacion
enteramente convencional, presenta un inconveniente bastante
enojoso: es que su determinacion evoca asi inevitablemente la
idea de una doctrina propia a una escuela particular, cuando es
que nada hay de tal en realidad, y cuando es que las escuelas
no son aqui mas que turuq, es decir, en suma, métodos
diversos, sin que pueda haber ahi en el fondo ninguna
diferencia doctrinal, ya que ‘la doctrina de la Unidad es Unica’
(et-tawhidu wéahidun). Por lo que es de la desviacion de estas
designaciones,las mismas que vienen evidentemente del
término sufi; pero, al respecto de este hay lugar primeramente
a decir esto: Es que nadie puede decirse jamas sufi si ello no es
por pura ignorancia, ya que prueba por ahi mismo que no lo es
realmente, siendo esta cualidad necesariamente un secreto
(sirr) entre el verdadero sufi y Allah; uno puede solamente
decirse mutacawwuf, término que se aplica a quien quiera que
entra en la via iniciatica, y ello, a cualquier grado que haya
llegado, pero el sufi, en el verdadero sentido de esta palabra, es
solamente aquel que ha alcanzado el grado supremo” (14)

Evidentemente, la contundencia de Guénon habla a las claras
gue no se trata simplemente de una cuestiéon de semantica, tal
como se acostumbra a decir entre quienes suelen identificarse
con el término (aun entre aquellos de los que no hay motivos
para dudar sobre su conformidad en una legitima via). Maxime,
cuando el adjetivo semantico alude a una operaciéon que nada
tiene que ver con la estabilidad de las férmulas tradicionales, ya
que es empleado para referirse a todo lo que afecta a la
“circulacion significante”, es decir, a los “cambios semanticos”
o al modo en que se hace posible entender la inestabilidad de

un vocablo sometido a usual vulgarizacién, al igual que casi



todo vocativo bajo las determinadas corrientes mentales que
prevalecen.

Es mas, teniendo en cuenta que la voz de referencia (no las
etimologias dadas) parece tener un raro y dificil tratamiento
dentro de los métodos tradicionales como los correspondientes
al orden del auténtico y original adjab o al de ilmu-I-hurdf que
le darian cierto caracter de “cifra” (sin necesidad de relaciones
etimolégicas), devendria el tema en una circunstancia que
avalaria taxativamente lo expuesto por Guénon aclarando el
confusionismo derivado y seflalando que sélo puede aludir a lo
esencial inescrutable. Pero, serd mas apropiado leer otra de sus

notables aclaraciones sobre el mismo punto:

“Poco importa, por lo demas, a este considerando, que la
palabra ‘sufi’ misma y sus derivados (tacawwuf y mutacawwuf)
hayan existido en la lengua desde el principio, o que sélo hayan
aparecido en una época mas o menos tardia, lo que es todavia
un gran tema de discusion entre los historiadores, la cosa pudo
muy bien haber existido antes que la palabra, bajo otra
designacion, sea incluso sin que se haya sentido por entonces la
necesidad de darle una. Por lo que concierne a la procedencia
de esta palabra, la cuestion es quizas insoluble, al menos desde
el punto de vista empleado habitualmente: diriamos de buena
gana que hay demasiadas etimologias supuestas y ni mas ni
menos plausibles unas que otras [...] Por nuestra parte vemos
ahi sobre todo una designacion puramente simbdlica, una
especie de ‘cifra’ si se quiere, que, como tal, no necesita tener
ninguna derivacion etimoldgica propiamente hablando, se
encontrarian ademads entre otras tradiciones casos comparables
(en la medida, enténdase bien, que lo permite la constitucion de
las lenguas de que se sirven) [...]” (15)



Sefalemos que “las demasiadas etimologias supuestas”
mencionadas por René Guénon, probablemente, hayan servido
para alimentar la abundancia de traducciones deficientes,
contribuyendo, de uno u otro modo, en el aumento de confusidn
de los ordenes que corresponden a los términos de referencia y
segun se desprende del intento de “gramatizar” para una
determinada mentalidad aquello “vernaculo” de una lengua
(con una consecuente lexicografia especializada y “erudita”) por
lo cual, obviamente, y con cierta facilidad se infiere la dificultad
en superar el malentendido.

No obstante, siempre serd posible remitirse a las fuentes y
constatar las expresiones de una mayoria de sabios
musulmanes quienes en coincidencia con las citas de Guénon
han echado luz sobre aquello de lo que verdaderamente se
trata en los términos comentados. Citemos como ejemplo al
Sheikh abd al-halim Mahmud (otrora Gran Imam de la
Universidad Al-Azhar) quien en su libro sobre Al-Arif billdh Abd
al-Abbas al Mursi expresara lo siguiente:

“[...] en tanto bajo este aspecto tacawwuf ya no se trataria de
un madhab particular porque se refiere a la Verdad Absoluta de
lo cual, ademas, se infiere que el término turug no constituye
escuelas divergentes, sino variadas formas o caminos que
acaban en la Unicidad de Allah" (16)

Igualmente, podriamos citar al propio Abd al Abbas Al-Mursi
qguien en un sentido analogo ha dicho:

“Nuestra tariga no pertenece a la gente de oriente ni a la gente
de occidente, sino que es transmitida de ‘uno’ en ‘uno’ de quien

es el primer Polo”.



Como para resumir, digamos ahora, que si un uso coherente de
los términos “esoterismo” y “exoterismo”, cuando corresponda
utilizarlos, deben pasar bajo el método de una rigurosa
correlaciéon, ya que devendria en un defecto de idea y de
concepto, y hasta en un absurdo verbal al justificar a uno sin el
otro. De la misma manera, al decir de los grandes mentores, el
hombre en estado de individuacién no puede considerar
hagiqah sin shariyah. En tal sentido, y cuando ello sea
procedente (ya que hay casos en los que no se puede hablar en
definitivo, ni tampoco de una rigurosa necesidad) la concepcién
tradicional define precisamente la funcién de “soporte” como
una base o punto de partida, un sostén o cimiento que no
solamente dispensa a una mayoria cierta preservacion
(salvacién) de aquello conocido como “tinieblas exteriores”, sino
también otorga cierta “estabilidad” a los que en muy menor
ndmero, se hallen predispuestos a hollar un sendero de
trascendencia (tarigdh), ya que nadie puede sumergirse en la
Realidad profunda (hagigah) si previamente no ha logrado

tomar el control de las apariencias.

En lo que puntualmente concierne, ademas de su peculiaridad,
con relacién a una forma determinada, una vez mas René
Guénon aclaraba notablemente a la luz tradicional que la
shariyah representaba la “gran ruta” recorrida por todos los

seres, y nos sumaba las siguientes consideraciones:

“Los seres, en efecto, desde que se encuentran actualmente en
la multiplicidad, estan forzados a partir de ahi para cualquier
realizacion que sea; pero esta misma multiplicidad es al mismo
tiempo, para la mayoria de entre ellos, el obstaculo que les
detiene y les retiene: Las apariencias diversas y cambiantes les
impiden ver la verdadera realidad, si puede decirse, como la

envoltura del fruto impide ver su interior; y este no puede ser



alcanzado mas que por aquellos que son capaces de penetrar la
envoltura, es decir ver el Principio de todas las cosas, puesto
que la manifestacion misma entera no es ya entonces mas que
un conjunto de expresiones simbdlicas del mismo. La aplicacidn
de esto al exoterismo y al esoterismo entendidos en su sentido
ordinario, es decir, en tanto que aspectos de una doctrina
Tradicional, es facil de hacer: Ahi también, las formas exteriores
ocultan la verdad profunda a los ojos del vulgo, cuando es que
las mismas la hacen al contrario aparecer a unos pocos, porque
lo que es un obstaculo o una limitacién para los demas deviene
asi un punto de apoyo y un medio de realizacion. Es menester
comprender bien que esta diferencia resulta directa y
necesariamente de la naturaleza misma de los seres, de las
posibilidades y aptitudes que cada uno lleva en si mismos, €ello,
si bien que el lado exotérico de la doctrina juega siempre
también exactamente la funcién que debe jugar para cada uno,
dando a los que pueden ir mas lejos todo lo que les es posible
recibir en su estado actual, y proporcionando al mismo tiempo a
los que le rebasan los ‘soportes’, que sin ser jamas de una
estricta necesidad, puesto que son contingentes, pueden sin
embargo ayudarlos enormemente a avanzar en la via interior, y
sin los cuales, las dificultades serian tales, en algunos casos,
que equivaldrian de hecho a una verdadera imposibilidad” (17)

Asi, con reserva de otras aclaraciones que seguirdan mas
adelante, y sin la pretensién de tratar exhaustivamente el
tema, deberiamos concluir que el “esoterismo” no es el lado
“interior” ni “oculto” de una forma o doctrina dada. Asi como el
“esoterismo islamico” no es el “sufismo” ni este una forma de
escuela particular, se trata en realidad, de lo esencial de toda
doctrina tradicional en la que se fundamenta, cual por la
diversidad de las necesidades humanas sélo puede servirle, en

los casos correspondientes, como soporte preliminary



obligatorio.

Notas

1) Véase “Influencia de la civilizacién isldmica en occidente”.

2) En “Apercepciones sobre el esoterismo Isldmico y el

Taoismo”.

3) Carta a Louis Cattiaux (El Cairo, 7 de febrero de 1949

4) Carta al mismo destinatario de la nota precedente (El Cairo,
20 de marzo de 1950

5) Extractos de cartas a Charbonneau-Lassay (Blois, 19 de
febrero de 1927.

6) Punto doctrinal magistralmente elucidado por el Sheik al-
Alawi (Véase su Al-Alminah Al- QuddUsiyya)

7) Circunstancia que, podriamos decir, no se ha modificado

hasta el momento.

8) Fragmento de carta a Louis Caudron (26 de junio de 1937)
9) Esto parece referirse también a cuestiones relacionadas con
la difusién y el reconocimiento del Islam por parte de aquellos
componentes cualificados de otras tradiciones en estado de

necesidad de los principios trascendentes de la humanidad.

10) “El simbolismo de la Cruz” (Prefacio)



11) Con relacién a una forma completa y vigente donde no hay
demasiados obstaculos como para impedir a cualquier
musulman con buena intencién y cumplidor de las normas tener
allanado el sendero que le permita acceder a lo que se describe
simbdlicamente como el “Paraiso de los fieles”. Mucho menos,
para las predisposiciones respectivas de lo que siempre deberda
considerarse como una minoria, en la aspiraciéon de lograr

fructificar sus cualificaciones.

12) “Apercepciones sobre el esoterismo Isldmico y el Taoismo
(Cap.1)

13) Ya que ésta, por su caracter de irrealidad, es siempre
relativa y sus razones sélo pueden corresponder a un grado de

apariencias.

14) “Cuadernos del Sur” 1947, 153-155. Igualmente, véase
“Apreciaciones sobre el esoterismo Islamico y el Taoismo” 1.

15) “Sufismo”, en Le Voile d’Isis (agosto-septiembre 1934) y en
Etudes Traditionnels (octubre-diciembre 1986).

16) Corresponde al cap. “El Islam y el Tacawwuf”, traducido al
francés por Ahmad Al-Murtada.

17) “Apercepciones sobre el esoterismo Isldmico y el Taoismo”
(Cap. II)

Public. en www.musulmaneandaluces.org



http://www.musulmaneandaluces.org/

El interés suscitado por el Sufismo en Occidente hace posible la

aparicion de ciertas interpretaciones destinadas a falsear y
mutilar la esencia del "tacawwuf". Algunas de ellas derivan
directamente de una pretendida asociacion con movimientos
sufies actuales, conteniendo a menudo instrucciones auténticas
entremezcladas con afirmaciones de innegable cariz ocultista.
Los escritos del fallecido Idries Shah forman parte,
indudablemente, de tales exposiciones. ¢En qué nos basamos

para lanzar esta acusaciéon?

La historia se remonta a 1962. Es entonces cuando Reggie
Hoare, discipulo de Ouspensky, "descubre" a Shah. Este se
presentaba como mensajero de los "Guardianes de la Tradicién"
y portaba un documento llamado "Declaracion del Pueblo de la
Tradicién" (publicado después por Octagon Press, 1966 y 1974,
y reproducido en J. G. Bennet, "Witness: the story of a Search",
Tucson, Omen, 1974). Shah declaré que los Guardianes
pertenecian a una "jerarquia invisible" (es imposible no
relacionar esto con la célebre "Hermandad blanca" del
teosofismo) que lo habria escogido para transmitir su sabiduria
a los individuos apropiados. Buscaba, por lo tanto, discipulos y
ayudantes europeos -preferentemente ricos- para ayudarle en

su proyecto de "transformar el mundo".

Habia fundado ya por entonces la S.U.F.l., "Society for
Understanding Fundamental Ideas", un movimiento de
inspiracién claramente moderna, por no decir "antitradicional”,

cuya labor editorial no ha pasado inadvertida en Espafa (ed.



Barath, mas tarde denominada Ed. Sufi, Madrid). Al menos,
poseia un cierto sentido de la ironia. Shah reivindicaba para si
unos origenes que se remontaban a los reyes sasanidas, a
Abraham, a Muhammad... iy al duque de Hamilton! Todas estas
pretensiones no pasan de ser simples fabulas tendentes a
legitimar una labor de extrema vulgarizacién. Ademas, se
autoproclamaba "Gran Jefe de la Tariga sufi" (?).

En ciertos textos se menciona su "condicion" de hijo
primogénito del nawab -especie de maharajah- de Sardana,
cerca de Delhi. "su familia -se afirma en la contraportada de su
libro "Los Sufis", Barcelona, Kairds, 1996- procede del
principado de Pagham, donde sus antepasados reinaron desde
1221"; lo cierto es que, si hacemos caso a P. Washington ("El
mandril de Madame Blavatsky", Barcelona, Destino, 1995, de
donde he obtenido mucha informacién) su familia pertenecia,
efectivamente, a una tribu afgana de Pagham... recompensada
con tierras y un titulo por sus simpatias pro-britdnico as en los
anos que precedieron a la Primera Guerra Afgana. La derrota
britdnica de 1841 motivé la expropiacién de las tierras del
bisabuelo de Shah (Jan Fishan Khan) -y atencién a este nombre-.
El padre de Idries, Ikbal Ali (1894-1969), se establecié en
Inglaterra antes de la Primera Guerra Mundial, por lo cual
nuestro hombre, aunque nacido en 1924 en Simla, en las
estribaciones del Himalaya (otra referencia que nos recuerda a
las fantasias de Blavatsky y sus "compinches"), crecié en
Sutton, un suburbio londinense. Idries, algo mas tarde,
trabajando para su padre como representante, se vio envuelto
en un turbio asunto de importaciéon de carne halal en Uruguay, a
raiz del cual lkbal Ali fue acusado de estafa por el embajador
britanico en Buenos Aires. En la década de los 50, Idries aparece
como secretario del director del Museo de Magia y Brujeria de la
isla de Man y publica su primer libro, "Magia Oriental". Al igual



que Blavatsky y Gurdjieff, Shah afirma haber estudiado Sufismo
en remotos y no especificados rincones de Asia Central (cf., a
este respecto, los textos de L. O. Elwell-Sutton, "Sufismo y
pseudo sufismo", en "Encounter”, vol. XLIV, n? 5, mayo de 1975,
y J. Moore, "Neosufismo: el caso de Idries Shah", en "Religion
Today". También L. Courtland, "The diffusion of Sufi ideas in the
West", Boulder, Colorado, 1972). El ya citado Bennet -a su vez,
un "aprendiz de brujo" que habia tomado buena nota de los
métodos de Gurdjieff y Ouspensky- le regalé en invierno de
1965-66 su propiedad de Coombe Springs, tras unas duras
negociaciones con los administradores de la finca. Shah supo
convertir el asunto en una prueba del compromiso de Bennet
con su "crecimiento espiritual". Segun N.Saunders ("Alternative
London", 1970), el propio Shah escribié bajo el nombre de
Rafael Lefort ("Los maestros de Gurdjieff", trad. castellana en la
mencionada Ed. Barath) el relato de unas conversaciones con
los maestros de Gurdjieff, en el que se insinuaba que Idries iba a
reemplazar a este Ultimo -un "mal discipulo"- en tanto que
maestro para occidente; precisamente, fue tras la lectura de
este panfleto que Bennet accedié al intento de "chantaje
emocional" y doné sus propiedades. Shah no dudé en expulsar a
Bennet y a sus discipulos de su propia casa, prohibiéndoles la
entrada. Un aflo mas tarde, vendié la propiedad a una
inmobiliaria por cien mil libras y se compré una mansién cerca
de Kent.

Hay otro detalle significativo de la trayectoria de Shah,
ademas de su pretensiéon de ser el representante de los
"Pueblos de la Tradicién", y es su insistencia en que venia del
monasterio Sarmoung, nunca localizado... iaunque descrito en
un texto de Gurdjieff!

Por otra parte, Shah establecié en los 60 una compleja red



de seqguidores influyentes en los medios culturales de Inglaterra,
entre los que se cuentan Robert Graves, Ted Hughes y Doris
Lessing. Esta, siempre reacia a hablar publicamente de Sufismo,
aporté un significativo detalle en una entrevista. A la pregunta
de por qué esa trayectoria del feminismo marxista al Sufismo,
Lessing contestd: "Cuando empecé era marxista, materialista,
tenia ideas progresistas sobre el hombre y su futuro... Después
de ese libro -se refiere a "El cuaderno dorado"-, pensé que podia
escoger entre callarme o tratar de ver mas claro. Hice lo ultimo.
En cierto sentido, seguia siendo materialista, en la medida en
que todo podia ocurrir a niveles mas finos y sutiles de la
materia. Por ello recurri a la ciencia ficcién" (Cristina Peri Rossi,
1988, apéndice a "El cuaderno dorado", Ed. Circulo de Lectores,
Madrid, 1989. Hay algo aqui que inevitablemente nos recuerda
al concepto de materia en Leadbeater y otros seqgundones de la
Sociedad Teosdfica). Con respecto a Robert Graves, cualquiera
que haya leido "La Diosa Blanca" podra comprobar la cercania
de este autor con muchas de las tendencias del seudo-

espiritualismo moderno.

Ademas, Graves sufre de una peculiar obsesién, que le
hace ver, incluso en los hexagramas del "I Ching" (o mas bien
en la interpretacidon que de ellos se desprende en la obra de
Confucio) una confirmacién del "triunfo del patriarcado" (cf. "Los
dos nacimientos de Dionisio", Barcelona, Edhasa, 32 ed., pp.
223-224). Ademas, es frecuente en él tratar de resaltar las
relaciones estructurales entre Sufismo y Masoneria... lo cual,
precisamente, era uno de los objetivos -muy secundarios,
ciertamente- de la Sociedad Teoséfica. En "The Theosophical
Glosary" (Blavatsky-G. R. S. Mead, Londres, The Theosophical
Publishing Society, 1892. Trad. castellana: "Glosario teosoéfico",
Barcelona, 1916/1920, dos tomos, y también en Ed. Kier,
Buenos Aires, 1971, un tomo) hay expresas indicaciones sobre



el tema. Por otra parte, la pretensién de hacer derivar el
término "sufismo" del griego "sophia" -Graves, Blavatsky, Shah,
etc... (y de ahi la utilizacién del neologismo "sufi", sin acento, en
lugar de "sufi", con acento)- no es tan inocente como a primera
vista podria parecer. Se trata con ello de establecer una ruptura
entre Sufismo e Islam, haciendo derivar al primero de algunas
supuestas ramas del neoplatonismo. En resumen,
occidentalizacién encubierta.

Shah incluso persuadié a Graves para que prestara su
nombre a una nueva version del "Rubaiyat" de Omar Jayyam,
traduccién basada en un supuesto manuscrito nunca mostrado
y "desconocido en occidente". Moore (en "Neosufismo...") indica
gue el libro de Graves no era una traduccién, sino la copia de un
comentario victoriano (auténtico), supuesta traslacién debida a
un tal "Jan Fishan Khan MS" (iel propio bisabuelo de Shah!),
"poeta" del siglo XlI (!), de un poema de Jayyam (que, por
supuesto, nunca escribid).

En cuanto a los métodos de propaganda y/o captacién
utilizados por la S.U.F.l. (en Espana, Ed. Sufi), dirigida por Omar
Ali Shah, hermano de Idries, quizd sea util reproducir aqui
mismo el extracto de un mensaje que recibi hace tiempo,
relatando una curiosa experiencia en un momento de busqueda
sincera: "Contacté con los Sufis del amigo Shah a través de una
direcciéon que aparecia en uno de sus libros. Recibi una carta de
una persona que no se identifico, en la que se me conminaba a
leer los libros de una lista que "se adjuntaba", estrictamente en
el orden en que aparecian en dicha lista, se hubieran o no leido
con anterioridad, y luego volver a ponerme en contacto
escribiendo al apartado de correos inicial, indicando los motivos
de mi busqueda, para, si mi escrito era convincente, concertar

una cita personal. Aparte de ciertas incorrecciones linguisticas



gque no me parecieron bien, hubo un hecho que me intrigd
durante varios dias: el sobre donde venia la carta que recibi no

contenia ninguna lista.

Finalmente, aunque no muy convencido de que mis
interlocutores pudieran cometer semejante chapuza, lo atribui a
un despiste de la secretaria del "Maestro". Como tenia
instrucciones de no escribirles hasta haber leido los libros, les
llamé por teléfono y, aprovechando mi paso por Madrid, visité
su local y compré (a un 75% de su precio) tres o cuatro de los
cinco primeros titulos de la lista que alli mismo me acababan de
proporcionar. Creo recordar que la lista tenia de 10 a 15 titulos,
casi todos de su propia editorial (ingeniosa manera de
promocionar sus libros). Pero habia problemas: antes de decidir
cuantos libros me llevaba, observé que el seqgundo de la lista
estaba agotado y por lo tanto no tenia sentido llevarme ninguno
posterior, mas la sefiora que me atendié entre charla y charla
telefénica - en las que me demostré que hablaba inglés con
desparpajo- y que ya me habia advertido -sin habérselo
preguntado yo- que para seqguir las ensefianzas de la asociacién
no era necesario ser musulman, me confesd que no pasaba
nada si saltaba algun titulo, e incluso si escribia habiendo leido
tan solo cuatro o cinco libros. Mas adelante pude detectar
ciertos errores que se me antojaron incompatibles con la
ensefanza tradicional: en el libro "Los maestros de Gurdjief", en
el momento culmen, cuando el autor tiene acceso al Sancta
Sanctorum de la enseflanza sufi, se expone cdmo el gran
Maestro se servia de unas maquinas formidables para controlar
la meditacion de sus discipulos. Aberrante éno? En otro libro
dedica varios parrafos a eliminar las reticencias al uso de
ionizadores, imprescindibles para realizar ciertas practicas
diarias de meditacién en un ambiente urbano, en el que algunos

principiantes pudieran desenvolverse".



Hablemos claro: el seudo-sufismo de Shah, lejos de
entenderse como una metafisica que parte del credo musulman
-"no hay divinidad si no es la Divinidad"-, se identifica con el
origen de un método cientifico de procedimiento inductivo y se
define a modo de "doctrina secreta" subyacente en todas las
formas religiosas, idea habilmente utilizada en vistas a un facil
sincretismo; de aqui la tentativa de escindir al Sufismo del
universo espiritual del gue depende y del que extrae toda su
realidad. El Unico criterio objetivo para juzgar al Sufismo es la
verdad intrinseca del mensaje de Muhammad y los frutos
espirituales de este mensaje, criterio que Shah desplaza y anula
para asentarlo en un misticismo abiertamente impregnado de
psicologismo, seudo-erudicién y neodarwinismo. El Islam estd
"fijado" en el Cordn, y su mensaje -centrado en lo Unico que Es-
se descubre y se acentla en el "tacawwuf". Para el sufi, la
realizacién espiritual parte de la revelacién coranica, y no hay
"ciencia de la certidumbre" que no se remonte, directa o
indirectamente, a los Testimonios -"Shahada"- del Islam. No
obstante, la intencién de Shah consiste precisamente en
desligar el "tacawwuf" del Islam o, dicho de otro modo, en
desgarrar el centro de la periferia, o el nlcleo de la corteza, y
ello a partir de una pretendida autoridad capaz de extraviary
convencer al lector no advertido. El Sufismo, por otra parte, es
plenamente ortodoxo a pesar de las audacias verbales que lo
caracterizan -lo contrario implicaria el absurdo de admitir un
esoterismo sin legitimidad alguna-, y lo es porque se considera
la "médula" -"lubb"- del Islam, y porque toma impulso a partir
de la forma islamica, y no de otra. Hablar, por lo tanto, de
"sufies cristianos", como hace Shah, no deja de ser una
antinomia externa y una imposibilidad interna. Si, segun la
perspectiva coranica -y, a priori, desde las coordenadas del

esoterismo isldmico- Allah ha creado el mundo como un Libro (y



de ahi la importancia otorgada a los simbolos naturales,
considerados como aleyas al ser la Creacién una exteriorizaciéon
de la palabra de Allah), y, asimismo, Su Revelacién ha
descendido en forma de Libro, para nuestro autor, por el
contrario, los Libros Revelados representan ante todo la
exteriorizacién de una inevitable evolucién de la conciencia
humana concentrada en ciertos grupos de poblacidn. Este
mismo psicologismo reduce el significado de la angelologia
isldmica hasta no ver en ella sino una interpretacién cifrada de

los desarrollos superiores de la mente.

No nos extrana, pues, que Shah equipare la "Inteligencia
independiente" de Averroes -desfigurada al maximo por la
hermenéutica occidental- con el inconsciente colectivo jungiano.
En cuanto al lugar destacado que Shah otorga al "evolucionismo
sufi", e incluso prescindiendo de extendernos demasiado sobre
ese neodarwinismo citado lineas atras (llega a mencionar
Ciertas supuestas herencias del animalismo, de donde
deducimos que el objetivo principal del autor es el
desvelamiento de la presumible "modernidad" intelectual del
“tacawwuf"), es obvio que con ello tiende a asimilar las
"estaciones" de la realizacién iniciatica con una metdédica
activacién de "érganos sutiles" en vistas a una evolucién
consciente del individuo humano (cf. pp. 95, 415 y ss. de "Los
Sufis", op. cit.). En suma, fenomenismo de matiz ocultista frente

a realizaciéon metafisica.

Dos ultimas observaciones: significativamente, Shah
despoja a la lengua drabe de su espiritualidad intrinseca para
concluir de su complejo sistema de relaciones semdnticas una
especie de lenguaje cifrado de indole claramente psicoldgica;
esta reduccidén ontoldgica que va del simbolo al signo halla su

compensacién parddica en su insistencia en el supuesto influjo



histdrico del Sufismo sobre el Vedanta o sobre el Zen... Asi pues,
por un lado, se destaca la utilizacién de una exégesis exterior
que minimiza el caracter esencialmente iniciatico de la
perspectiva sufi, y, por otro, la acentuacién de imaginarios
condicionamientos histéricos que, al hacer desbordar al Sufismo
de su continente espiritual, lo reduce a un seudo-esoterismo
carente de estructura y, por lo tanto, subliminalmente, de toda
autoridad, a pesar de las apariencias en contra.

(de la antigua web “Traditio”)

Rituales sufies en occidente.

Con gran pavor observamos cdémo en los ultimos afios han
aumentado los errores en torno al at-tasawwuf al-islami (esoterismo
isldmico), méas conocido en nuestras sociedades bajo el nombre de
Sufismo (2). Si las obras de autores modernistas y contratradicionales
(3) como Osho, Idries Shah y Omar Ali Shah (4) (quienes sin contar con
la autoridad han pretendido no solamente “explicar” sino, y esto es
quizas lo peor, “representar” al at-tasawwuf al-islami) son por si
mismas bastante inconsistentes para presentarse como inspiradas por
el objeto que aqui se tratara e inevitablemente notorias en sus



intenciones de parodiar lo que en el mundo occidental se conoce como
Sufismo; la confusién adquiere distintos niveles, los cuales a
continuacién deseamos examinar a fin que el buscador sincero de la
espiritualidad tradicional (pertenezca o no a una tarigah (5); pero
especialmente éstos) no vea su trabajo perdido. Revisemos, entonces,
algunas de las visiones equivocas mas frecuentes en torno al at-
tasawwuf al-islami.

1) EL TASAWWUF COMO ALGO ORIGINADO FUERA DEL ISLAM

Esta concepcién es profesada por los orientalistas, especialmente los
islamélogos,

los seguidores de la New Age (Nueva Era de Acuario) en general y neo-
sufistas orientales y occidentales en particular (6), y la tendencia
fundamentalista islamica llamada wahhabita salafi (7). Es preciso
también sefialar que hay musulmanes que sin ser fundamentalistas,
profesan sin embargo concepciones e ideas similares a estos ultimos.
Estos musulmanes, que son la generalidad, solo conocen —-sea por
habito o por lecturas- la shari’ah (la Ley sacra), razén por la cual son
llamados “sharaitas”, niegan temerariamente que la tradicién isldmica
tenga un dominio interno (metafisico o esotérico), la hagiqah (Verdad).

Para ellos, el at-tasawwuf al-islami se originaria en otras tradiciones o
simplemente seria un sincretismo que tomaria elementos
neoplaténicos, zoroastrianos, hinddes y judios.

Sin embargo, basta un poco de estudio de lo que es Sufismo para darse
cuenta que las referencias principales del at-tasawwuf al-islami se
hallan en el Islam como forma histdrica, es decir en el Qur“an y Sunnah
(consejos, dichos y gestos del Profeta Muhammad). Asi pues, tanto el
Qur“an como la Sunnah del Profeta son las referencias principales en
los que insisten los shuyukh del at-tasawwuf al-islami, es decir los
Maestros sufies. Ademas, toda tarigah se legitima a través de una
cadena espiritual o silsilah, que se remonta hasta el Profeta
Muhammad, es decir reconoce su origen en el mismo fundador de la
Ultima tradiciéon revelada.

El respeto por la Shari‘ah en los sufies es algo que no puede
cuestionarse; a pesar

que puedan verse ciertos actos como alejados de aquélla. Pero esto es
solo un error, pues Shari‘ah y Hagiga son dos caras de la misma
moneda.

2) EL TASAWWUF COMO ALGO AUTONOMO DE UNA FORMA
TRADICIONAL
Un error muy frecuente en los llamados “neo-sufies”, o mejor aun



“seudo-sufies”, es la creencia que se puede practicar el Sufismo sin el
Islam (8). Esto no sélo es absurdo desde todo punto de vista, sino
ademas constituye un gran peligro. Una pretensién tal implica creer
que la flor puede erigirse sin el tallo 0 que el agua puede sostenerse en
el aire, sin requerir de un recipiente.

De esta forma se quiere desgajar el corazén del cuerpo y crear una
especie de autémata, un cuerpo sin vida real. Un Sufismo sin Islam es
como pensar que la Qabbalah no tiene relacién con el Judaismo; algo
francamente imposible, pues en esta interpretaciéon no se concibe el
halito de vida ni el sostén que lo fundamenta.

Lo Unico que puede surgir de tal creencia es simplemente una parodia
de Sufismo. Y asi se toma de éste sélo lo que parece mas simple y
atractivo; desvaneciéndose toda la profundidad que implica un camino
interior tradicional.

3) EL TASAWWUF COMO INNOVACION

Algunos musulmanes consideran al Sufismo como una innovacién (bid
‘a) y por tanto algo ilegal y reprochable. Sin embargo, quienes hacen
esta critica desconocen los origenes y la busqueda misma del
Tasawwuf, como su urgencia dentro del Islam.

Es importante tener claro que el Tasawwuf es una realidad que en
algunos momentos requirié de una expresioén a través de turuq (plural
de tarigah); pero que no puede confundirse lisa y llanamente con éstas.
Por otra parte, el fin mismo del Tasawwuf es una profundizacién del
Islam, y por tanto nada ajeno a éste. Al respecto cabria recordar el
célebre “hadith de Jibri'il” (a.s), donde se nos muestra los tres pilares
en que se fundamenta la tradicién isldamica como forma tradicional
particular: Iman, Islam e Ihsan; siendo precisamente en este ultimo
aspecto donde el Tasawwuf encuentra su preeminencia.

Uno de los mayores sabios isldmicos, el jurista y fundador de una de las
cuatro escuelas de jurisprudencia islamica (figh), el Imam Malik,
demostré no soélo la legitimidad del Tasawwuf dentro del Islam, sino
ademas su imprescindibilidad. Y asi dijo: «Man tasawwafa wa lam
yatafaqqa fa qad tazandaga wa man tafagqgaha wa lam yatasawwaf fa
gad tafassaga wa man jama a bayn al-ithnayn fa qad tahaqgaqa.»
[“Aquel que practica tasawwuf sin aprender Shari“ah (Ley sacra)
corrompe su fe; mientras que quien aprender Shari ‘ah (Ley sacra) sin
practicar tasawwuf se corrompe él mismo. Sélo quien une los dos
saberes, alcanza la Verdad)”].

4) EL TASAWWUF COMO SIMPLE PSICOLOGIA
Hay quienes piensan que el Tasawwuf al mostrar ciertas técnicas
“semejantes” a la actual psicologia, puede considerarse algo ajeno a la



metafisica y a la religion. Es decir, el Sufismo, seria para ellos, una
psicologia, tal como ésta es entendida por los modernos.

Nada hay mas falso, pues el Tasawwuf es un camino de realizacién
espiritual y no una simple psicologia. Su dominio se extiende mas alla
de lo psiquico, pues comprende especialmente el plano espiritual. Creer
lo contrario seria una manera reduccionista de entender este ‘ilm, al
cual solo pueden acceder los verdaderos gndsticos. Al pretender igualar
Sufismo con psicologia, se lo aleja de la metafisica, el esoterismo y la
religion, y cualquier puede usarlo. Es otra forma de vaciar el contenido
y la practica sufies; y, por tanto, otra impostura que debe ser
denunciada.

5) EL TASAWWUF COMO MERO FOLKLORE

No es extrano escuchar de parte de quienes reconocen al Tasawwuf
como perteneciente al Islam, que su practica es algo del pasado. Esta
creencia predomina en ciertos paises en los cuales, aun habiendo
mayoria musulmana, el proceso de laicizacién ha sido violento, como el
caso de Turquia.

Y asi, aun cuando se valoriza al Sufismo, se lo circunscribe a un periodo
determinado de la historia. De esta manera se lo ve como un hecho del
pasado, sin representacién en el presente, lo cual es del todo falso,
dada la enorme cantidad aun de turuq validas y de sufies que viven
conforme a la Shari‘ah y dirigen su busqueda por la senda de los awliya
Allah.

El punto de vista que analizamos es sumamente peligroso, pues aungque
quienes lo exponen no tienen una tendencia contraria al Sufismo, sin
embargo actian conforme a los enemigos del Tasawwuf, pretendiendo
invalidar esta via.

Se dice que las turuq tuvieron un sentido “social”, y que aquéllas ya
pasaron de moda. Asi se demuestra la ignorancia que existe en ciertos
sectores sobre la finalidad misma de las turuqg y también del Sufismo.
Las turug no obstante haber desarrollado también labores de ayuda
social, tuvieron y tienen una finalidad central a la cual todas las demas
le estan sometidas: el ser organizaciones iniciaticas y esotéricas
isldmicas. Surge entonces una pregunta, cuya respuesta seguimos
esperando: De ser efectivo el planteamiento que aqui rebatimos, es
decir que la funciéon de las turuq ya no es ejercida por ellas, équiénes,
entonces, podrian legitimamente continuarla? Es decir, équién o
quiénes validamente podrian conducir a los musulmanes al
conocimiento interior y a recorrer los distintos estadios del ser; en
definitiva, a la comprensidn de la Haqgiga?

Al considerarse el Sufismo simple cuestién del pasado, se lo transforma
en folklore, y por tanto una cuestién epocal y cultural. Una ciencia



espiritual deviene en mero objeto, el cual puede exhibirse en teatros y
cines, tal como se hace con los bailes folkldricos o los objetos
artesanales en una feria.

6) EL TASAWWUF COMO SEUDO ESPIRITUALIDAD

Es lamentable ver cdmo ciertas turug estan usando métodos de
acercamiento a la gente que son del todo contratradicionales, no sélo
por la forma en que se presentan sino porque vulneran el estatus del
at-tasawwuf al-islami. De esta manera, nos alejamos de lo que
realmente el Corazén del Islam; vy, lo que se presenta como tal, no se
diferencia en nada de los movimientos seudoespirituales de la New
Age.

Un triste ejemplo de lo que sefialamos es el que se halla en el internet9;
aqui se nos presenta algo tan patético y contratradicional como la
“iniciacidon” a través por internet. {Podria una maquina (computadora) a
través de una fotografia en un sitio web transferir la barakah o
influencia espiritual de un shaykh? ¢Podria obviarse la transmision
directa del shaykh o, en su defecto, la del mugaddam? (9)

Pero las formas en que la seudo-espiritualidad se ha infiltrado en
algunas cofradias sufies son varias, y no pretendemos indicarlas todas.
Entre

otras, la asimilacién en su interior de conceptos predilectos de la New
Age

(servicio impersonal, psicologia de las profundidades, subconsciente,
karma,

chakras), la transformaciéon de una pretendida tarigah en simple centro
de

cursos y talleres, la “obsesién” por el eneagrama, etc.

Obviamente esta degradacién de algunas turug no implica en nada la
degradacién

del Tasawwuf, pues éste en verdad es intocable; pero ha creado una
mala imagen respecto de lo que es Sufismo y ha ayudado a la
desorientacién de varios.

Conclusion

Ciertamente en todas las criticas anteriores existe algo mas que simple
desconocimiento de la realidad del at-tasawwuf al-islami. En efecto, son
todas maneras de distorsionar y por tanto atacar de la manera mas
siniestra un camino espiritual que nace y se desarrolla dentro del Islam.
Hay distintas formas de atacar este aspecto fundamental del
esoterismo islamico, y que van desde la mera anulacién (como el caso
de la equiparacion del Sufismo con el folklore), pasando por el



sincretismo, hasta el ataque visible y violento (Sufismo como
innovacién). Naturalmente, y como ya hemos dicho, este actuar no
podrd dafar nunca la sustancia misma del Tasawwuf, pero si puede,
como ha ocurrido, sembrar dudas acerca de una via tradicional
enmarcada en el Islam.

Esperamos que este breve articulo haya podido contribuir a
despejarlas.

Notas

1 Articulo incluido en la revista “Serpiente Emplumada” N°2, Afo 1, 23
de Diciembre de 2007, Solsticio de Verano Austral, Perd.

2 En el presente articulo usaremos indistintamente las palabras Sufismo
y Tasawwuf para representar uno de los modos del esoterismo islamico.
Aun cuando el término Sufismo es mas conocido por los occidentales,
hay que tener claro desde ya que el uso técnico mas preciso es at-
tasawwuf al-islami.

3 René Guénon, autor cuya lectura recomendamos vivamente, ha
distinguido antitradicion de contratradicién. La primera expresion
designa una oposicion destructora respecto al espiritu tradicional, la
segunda su parodia.

4 Estos dos ultimos hermanos, hijos de padre afgano y madre escocesa,
pretenden no solamente ser descendientes del Profeta Muhammad
(s.a.w.s), de los reyes sasanidas y del Duque de Hamilton, sino ademas
son los representantes de un seudosufismo antitradicional y
contrainiciatico, una contraforma pardédica de corte new age. En su
actuar: proponen la desvinculacién del Sufismo de la tradicion islamica;
llaman a sus imaginativos andares “la Tradicién”; han persuadido a sus
ingenuos seguidores que son continuadores (herederos de la barakah)
de Jalaluddin Rumi y Bahauddin Nagshbandi; etc. A propésito de Idries
Shah véase en este nimero el articulo de Peter Washington asi como la
resefia del libro Los Sufies de Idries Shah, hecha por Muhammad lbn
Marchanatu.

5 Una tarigah es una organizacién iniciatica y esotérica al interior de la
tradicién islamica. Aclaramos que no se trata de una pretendida
“orden” ni de una “hermandad religiosa islamica” ni mucho menos de
una “asociacion de librepensadores musulmanes”. Se trata mas bien de
un medio que facilita (a través de la transmisién regular de la barakah,
de métodos y materiales) al musulman debidamente cualificado su
realizacidon metafisica.

6 Los neo-sufistas orientales de origen musulman o mustaswif son



actualmente legién; quienes, a decir de los shuyukh (plural de shaykh,
maestro o anciano) son “lobos rapaces disfrazados de ovejas”.

7 Esta nefasta tendencia fundamentalista representa al interior del
mundo musulman una “protestantizacidon” de la tradicién islamica: asi
como el protestantismo occidental, los wahhabbitas, nombre de sus
partidarios, se basan en la interpretacion literal del Qur’any de la
Sunnah; rechazan la doctrina de la intercesion celeste; han destruido
tumbas de los wali (santos) y prohiben su veneracion; etc.

Hay cinco razones para que se repudie a los sufies; el primero de ellos es en referencia a
la perfeccion de su camino. Pues si alguno de ellos - los sufies - se aferran a una
dispensa especial o si se comportan mal o son negligentes ...

Hay cinco razones para que se repudie a los sufies; el primero de ellos es en referencia a
la perfeccion de su camino. Pues si alguno de ellos - los sufies - se aferran a una dispensa
especial o si se comportan mal o son negligentes o si fallan en forma manifiesta, las
personas se apresuran a rechazarlos. Porque son personas que tradicionalmente han sido
los adherentes mas fuertes y apegados a la doctrina sagrada del Islam y han sido los que
también nunca se han inclinado hacia formas més féciles en términos de la sharia o de la
ley sagrada.

Ellos han sido los més estrictos seguidores de la ley sagrada, pero tienen un maravilloso
principio: que es ser duro consigo mismo y ser amable con los demas.
Desafortunadamente, la enfermedad de este siglo, entre muchos musulmanes es ser
indulgente consigo mismo y duros con todo el mundo. Asi que creo que aqui es donde
nace la crisis real de rechazar al sufismo por un tercio del Islam, que ha tenido resultados
realmente devastadores en gran parte del fendmeno islamico moderno.



La segunda razon [para la gente repudia a los sufies] es la sensibilidad del observador.
Critica [el observador] a los sufies, a sus conocimientos y sus estados, producto de su
ego, nafs, porque se apresuran a negar el conocimiento que no posee. Imam Sayyidina Ali
era conocido por decir "El que ignora una cosa es su enemigo natural".

La tercera razon [para rechazar a los sufies] es la existencia de muchos que no estan a la
altura de sus pretensiones y los que buscan la ganancia [del mundo] a través de la forma
de la religiosidad. Esto ha sido una enfermedad en la ummah. Es bien sabido de las
personas que afirman ser sufies, se ponen las ropas de los sufies, y engafian simplemente
a sus seguidores y adoradores;. logran que les den su dinero, en forma servil, y este tipo
de cosas ha sucedido histéricamente en el mundo musulman, El imam [piadoso] ha sido
siempre el mas estricto en tratar de evitar este engafio, porque no hay nada peor que
alguien que engaia en la religion.

La cuarta razon es el temor por la generalidad - de las personas - que podrian ser
engafiadas, siguiendo las doctrinas esotéricas, sin respetar la letra de la ley como suele
ocurrirle a mucha gente ignorante. Asi que la gente ignorante puede escuchar alguna
declaracion dicha por un Sufi y no entender por completo a que se refiere. Abu Yazid al-
Bistami es citado por el Imam Dhahabi en Tabaqat donde lo considera como un faqih
(jurista). Un ejemplo, el Imam Dhahabi considera a Abu Yazid al-Bistami una fuente
razonable en la ciencia de las Tradiciones, y dicho Imam es considerado un estudiante de
Ibn Taymiyya. Y, Abu Yazid al -Bistami es conocido por decir " Subhanee "que
significa” Gloria a mi! " Esto se conoce en el vocabulario técnico de los sufies como
shatha, una expresion de éxtasis. Si una persona dice algo en un estado en que el yo esta
ausente, no se toma en cuenta, tenemos pruebas de esto, en el Sahih de al-Bujari sobre un
esclavo qque en el medio de un desierto al encontrar una bestia a la que habia perdido, de
alegria habria gritado: "Allah es mi esclavo y yo soy tu serior!". El Profeta (salla "Ll ahu
"alayhi wa-sallam) explico que ese esclavo cometid un error en su estado de éxtasis
después de encontrar su animal. Si eso puede ocurrir con alguien que encuentra a su
animal, no seria el estado mucho mayor para alguien que ha encontrado a su Sefior? ;Qué
pasa con su estado de éxtasis?

La quinta razon [para rechazar al sufismo] es la codicia que algunas personas tienen por
formar parte del sufismo. En la sociedad musulmana tradicional, los sufies fueron
presentados, literalmente, como las mas elevadas personas en la sociedad; siendo ellos los
sheijs. Imam Nawawi, [Qadi] Iyad, Ibn Hajar Asqalani, el Imam Ibn Jawzi, todos ellos
fueron grandes imames y fueron conocidos como grandes figuras del sufismo. Abu
Hamid al Ghazali, que se le da el titulo Hujjat al-Islam es probablemente el mejor
ejemplo. La gente queria ser como ellos.



Finalmente podemos decir, que las personas tienden a rechazar a los sufies, mas que a
cualquier otro grupo." Las personas en cargos oficiales ejercieron presion sobre ellos,
debido a que en zonas tradicionales, el gobierno siempre trato de influir en los sufies,
porque sabian que ellos ejercian un gran poder sobre la gente comun por el respeto que se
les profesaba.Los sufies han sido tradicionalmente, las personas mas distantes y mas
alejadas de los gobernantes a menos que fueran gobernantes justos como Nizam al Mulk,
al cual, el Imam Ghazali en realidad ayudd a construir el sistema de ensefianza de la
Madrasa Nizamiyya.

Sidi Ahmad Zarruq

http://www.al-dawa.org

Fuente: gibla.com


http://qibla.com/
http://www.al-dawa.org/

	At-tasawwuf al-Islami y el seudo-sufismo
	Autor: Sergio Fritz 
	Fuente: Revista Bajo los Hielos


