
Rumi: sufíes 
Verdaderos y 
Falsos 

Los  Sufíes  verdaderos  y  lo  falsos,  de  Mawlana  Jalaluddin  Rumi 
(qaddasa ’Ll ahu ruhahu) "Los Sufíes falsos roban las palabras de los 
sufíes y las presentan como propias, para así engañar a la gente con 
hermosas enseñanzas ...

Los Sufíes verdaderos y lo falsos, de Mawlana Jalaluddin Rumi (qaddasa 
’Ll  ahu ruhahu) dijo  en el  Fihi  ma Fihi: "Los Sufíes falsos  roban las 
palabras de los sufíes y las presentan como propias, para así engañar a 
la gente con hermosas enseñanzas, pero no son más que imitadores.  
Ellos no tienen un verdadero conocimiento de lo que están hablando.  
Muchos  de los  grandes  Shuyukh sufíes  hablaron del  engaño de los 
falsos sufíes - estas personas toman el título de "Sufi" porque les da 
una cierta cantidad de prestigio y poder, y se aprovechan de aquellos 
que no se puede distinguuir del sufismo falso del real".

Sobre  el  tema  de  los  falsos  sufíes,  Mawlana  Jalaluddin  Rumi  dijo 
también en el Fihi ma Fihi: " Un discípulo que este entrenado por un 
hombre de Al.lah tendrá un espíritu puro y purificado. Pero quien es 
entrenado por un impostor y un hipócrita y que aprende la teoría de él  
será como él: despreciable, débil, incapaz malhumorado, sin salir de la 
incertidumbre, y deficiente en todos sus sentidos. " En cuanto a los no 
creyentes - "Al.lah es el Amigo de los que creen, les saca de las 
tinieblas a la luz. Los que no creen, en cambio, tienen como 
amigos a los taguts,  que les sacan de la luz a las tinieblas" 
(Corán 2:257).

Por otra parte, sobre el tema de los sufíes falsos y el daño que hacen, 
Jalaluddin Rumi dice en el el Mathnawi (en poesía):

Usted es el discípulo y el invitado de alguien que en su vileza le robará 
todos sus logros.

El no es un victorioso - ¿cómo el hara que usted logre la victoria?. Él no 
le dará la luz, él te hará oscuridad.

Ya que no tiene luz, ¿cómo pueden los demás recibir la luz a través de 



la asociación con él?

Al igual que un ciego que cura los ojos: ¿Con qué unge tus ojos que no 
sea de lana? [...]

No tiene olor o vestigio de Dios, pero sus demandas son mayores que 
los de Seth o Adán.

El propio diablo está avergonzado de presentarse ante él, que sigue 
diciendo, "Nosotros somos de los santos, y aún más".

Él roba muchas de las palabras de los derviches, por lo que la gente 
puede pensar que en realidad es uno de ellos.

En  sus  conversaciones  incluso  cita  a  Bayazid,  Yazid  mismo  se 
avergüenza de él.

Él está en la indigencia de los panes y las disposiciones de los cielos: 
Al.lah  no  le  ha  tirado  un  solo  hueso.
Por lo tanto vemos que un gran Sheij como Jalaluddin Rumi nos advierte 
de los falsos sufíes. Los falsos Sufíes, incluso puede ser más frecuente 
de  lo  que  eran  en  el  pasado.  Hay  que  distinguir  entre  los  sufíes 
verdaderes, que siguen la Shari `ah, y los sufíes falsos, que a menudo 
no lo hacen.

Sheij Faraz Rabbani

Fuente: www.sunnipath.com

Public.en: http://www.al-dawa.org

El Neo Sufismo, 
una 

seudoespirituali
dad modernista

http://www.sunnipath.com/
http://www.al-dawa.org/


Es habitual leer posturas de crítica contra el sufismo desde distintos 
sectores  de  la  Umma,  siendo  este  blanco  de  innumerables 
imputaciones y acusaciones; llegando al extremo de hacerlo ver - al 
sufismo ...

Es habitual leer posturas de crítica contra el sufismo desde distintos 
sectores  de  la  Umma,  siendo  este  blanco  de  innumerables 
imputaciones y acusaciones; llegando al extremo de hacerlo ver - al 
sufismo - como una innovación reprobable o incluso fuera del Islam. 
Pero dichas criticas como lamentablemente suele pasar, son realizadas 
en forma sesgada y sin un conocimiento real del tema.

Pero no se puede decir que muchas de dichas criticas no tengan una 
base en las formas de sufismo que imperan hoy en día especialmente 
en  Occidente,  por  lo  cual,  debemos  de  hacer  la  distinción  entre  el 
sufismo tradicional y el neo sufismo.

¿Pero  como  realizar  ducha  distinción,  en  base  a  que  parámetros 
podemos  hacer  la  diferenciación  entre el  tasawwuf  tradicional  y  los 
movimientos neo sufis los cuales son responsables en gran medida de 
la postura intolerante hacia el tasawwuf de ciertos sectores, que llevan 
a  muchos  nuevos  musulmanes  a  formular  acusaciones  contra  el 
tasawwuf, sin hacer ninguna distinción entre las diversas formas que 
subsisten hoy bajo la denominación de sufismo?.

En este corto texto, propongo hacer dicha distinción sobre 10 puntos 
que caracterizan a la desviación del suedo sufismo, en base a los dichos 
y  aclaraciones  dadas por  grandes personalidades del  tasawwuf  a  lo 
largo de la historia, siendo ellos grandes defensores de la ortodoxia de 
ahl  sunna y los  primeros  en prevenir  contra  la  seudo espiritualidad 
disfrazada de sufismo.

1) El caminante de una vía espiritual no debe buscar distinguirse de los 
demás o ser reconocido como un “sufi” por los demás:

- Sheij Junayd (qaddasa ’Ll âhu ruhahu): "si pensará que los vestidos 
fueran de alguna importancia,  me haría  un traje  de hierro  fundido, 
porque  la  voz  de  la  verdad  dice:  Carece  de  importancia  la  khirqa 
(manto sufi).  Lo único que importa es un corazón ardiente".

- Sheij Omar Khayyam (rahimahu’Llâhu ta´âlâ): "Derviche: ¡despójate 
de esa vestimenta estampada de que te ufanas y que al  nacer no 
trajiste! ¡Cúbrete con el manto de la pobreza! Te negarán el saludo los 
peregrinos, pero un coro de serafines cantará en tu pecho".

-  Sheij Mahbub ‘Alishah (qaddasa ’Ll âhu ruhahu): "El enemigo del 
derviche y es el demonio del yo, que aparece bajo diversas formas. No 
te dejes engañar por las conspiraciones engañosas de provienen de ti,  



ya que es posible que puedan asumir la apariencia de ser agradables a 
Dios".

- Se preguntó al Sheij Abú Yazid (qaddasa ’Ll âhu ruhahu): "cuál era 
el signo más notable del verdadero gnóstico (‘árif): «El dijo, que le veas 
comiendo y bebiendo en tu compañía,  bromear  contigo,  venderte o 
comprarte  algo,  mientras  que  su  corazón  está  en  el  Reino  de  la 
santidad divina (Malakút al-Quds)".

- Sheij Abu Uthmán (qaddasa ’Ll âhu ruhahu) : "tratar de no destacar 
en nada que pudiera distinguirle de otros hombres, sea (por ejemplo)  
en  su  forma de vestir,  en  su  manera de andar  o  de estar  en  una  
reunión.  Igualmente debe respetar  los preceptos de la vida exterior 
cuando está en compañía de los demás, pero siempre manteniendo 
una perfecta vigilancia que le mantendrá en un aislamiento íntimo. Lo 
que  manifieste  de  su  persona  no  presentará  ninguna  diferencia 
aparente con la de ellos; así, nada le distinguirá de los otros, pero su  
realidad  interior  no  se  plegará  a  esa  conformidad.  Se asociará  con 
personas para todo lo referente a las cosas ordinarias y la vida normal,  
y es de esta forma como nada le diferenciará de los otros".

- Maulana Hafez (qaddassallahu sirrahu): "Suéltale el pelo y haz que 
el sufí mueva los pies y baile, para que cada parche de su hábito lance 
mil ídolos al aire".

2) La vía no es para todos, no es un camino facil y sin exigencias:

- Sheij Ruwayn ibn Ahmad de Bagdad (qaddasa ’Ll âhu ruhahu) dijo: 
"La cosa más pequeña (de la vida espiritual) es hacer el sacrificio de sí 
y, si eres capaz de ponerte en esa dirección, está bien; si no, ¡no hables 
de las cosas del sufismo".

-  Maulana  Shah  Naqshband (qaddasa  ’Llâhu  sirrahu):  "Nuestro 
camino  es  muy  raro  y  muy  valioso.  Es  el  urwati-l-wuthqa  (asidero 
firme), la forma de mantenerse firmes y constantes en los pasos del  
Mensajero  de  Al.lah  (salla  ’Ll  ahu  ´alayhi  wa-sallam)  y  de  sus 
compañeros  (rahmatu  ’Llâhi  ta´âlâ  ´alayhima).Me  trajeron  a  este 
camino desde la puerta de los favores, porque en su inicio y su final, no 
fui testigo de otra cosa máS que de los favores de Allah, el Exaltado. De 
esta manera las grandes puertas del conocimiento celestial se abren al  
buscador que sigue los pasos del Mensajero de Dios (Sallallahu 'Alaihi 
wa Aalihi wa Salam) ".

- Sheij Dhu Nun el Egipcio (qaddasa ’Ll âhu ruhahu) le dijo a uno de 
sus discípulos: "Si eres capaz de ofrecer tu espíritu sin reservas, ven; y 
si no, no vayas a perder el tiempo disfrazándote de sufí".



- Sheij Ibn ´Arabi (qaddasa ’Ll âhu ruhahu): "Debes velar el pecado de 
la mentira por la vestimenta de la lealtad, y el de la traición mediante 
el  vestido de la  fidelidad,  la  hipocresía  por  la  sinceridad,  los  malos 
tratos del carácter por las virtudes nobles, los actos reprensibles por el 
manto de los actos loables y todo vil  defecto por el  manto de una 
cualidad elevada".

- Hazrat Abdullah bin Mas'ud (qaddasa ’Ll âhu ruhahu): "Cuando un 
mumin (un creyente) comete un pecado se siente como si estuviera 
bajo una montaña y temiera que esta podría caer sobre el en cualquier  
momento. Cuando un Fajir (un libertino) comete un pecado, para el es 
algo ligero, como si una mosca hubiera volado sobre su nariz o el agua 
se escurriera de sus manos".

- Sheij Omar Khayyam (rahimahu’Llâhu ta´âlâ): "Quien posea en este 
mundo un mendrugo de pan y la humildad de una choza para cobijarse; 
quien  no  necesite  ser  esclavo  ni  pretenda  esclavizar:  quien  sea 
humano,  nada más,  por  entre  la  turba  de  infelices,  explotadores  y 
explotados, él, y solamente él vivirá dichoso. Su vida Será una alborada 
de todos los instantes".

3) El caminante no puede despreciar el conocimiento:

-  Imam  Abu  Hamid  Ghazali (qaddasa  ’Ll  ahu  ruhahu):  "El 
conocimiento  sin  acción  es  locura  y  la  acción  sin  conocimientos  es 
vanidad".

- Sheij Mehmed Ustaosmanoglu (qaddasa ’Ll âhu ruhahu) dijo a sus 
discípulos: "Si tuviera sólo una frase para decirles antes de morir, sería: 
Nunca dejes de aprender".

- Sheij Junaid al-Baghdadi (qaddassallahu sirrahu): "cualquier tariqat 
que se oponga a la shari´ah es kufr".

-  Sheij  Ibn Atail-Lah (qaddassallahu sirrahu):  "En ningun  caso  ha 
abandonado la ignorancia quien desee que ocurra en algún momento 
algo más que lo que Allah en él ha manifestado"

-  Maulana  Jalid  al-Baghdadi  (qaddasa  ’Ll  ahu  ruhahu):  "El 
conocimiento es tomada de la boca de los sabios y no de las páginas de 
los libros".

-  Sheij  Sa`id  Muhammad  al-Burhani (qaddassallahu  sirrahu): 
"Reflexionar al leer,las cualidades que Al.lah ha elogiado, con las que 
describe  a  las  personas que ama.  Se debe tratar  de adquirir  estas 
cualidades y evitar las que Al.lah ha condenado. Hacer todo lo posible 
por memorizar el Sagrado Corán tanto en actos como en palabras"



-  Sheij  Junaid  al-Baghdadi  (qaddassallahu  sirrahu):  "Quien  no 
memoriza  el  Coran  y  los  hadices  no  puede  ser  un  seguidor  del 
tasawwuf  porque  este  camino  y  conocimiento  estan  mutuamente 
entrelazadas con el COran y Sunna".

4) El Guía espiritual no debe de jactarse de sus estados:

-  Sheij Abu ´Amr Al-Zujaji (qaddassallahu sirrahu): "Quién habla de 
una experiencia interior es que no ha llegado a ella. Lo que dice induce 
al error al que le escucha, y es efecto de una pretensión que nació en 
su  corazón.  Al.lah  le  impide alcanzar  esa  experiencia  y  llegar  a  su 
realización".

-  Sheij  Ibrahim ibn Shayban (qaddassallahu sirrahu):  "La entrega 
confiada es un secreto entre Al.lah y el servidor, y nadie debe dirigirle  
una mirada indiscreta".

-  Sheij  Abu  Hafs (qaddassallahu  sirrahu):  "Las  gentes  hablan  de 
“proximidad”, de “unión”, de grados espirituales elevados, y yo, todo lo 
que le pido a Allah es que me muestre la vía a seguir, aunque sólo sea 
el primer paso".

-  Hazrat ´Ali  (karamallahu wayha):  "La juiciosa mente de un hombre 
sabio  es  la  custodia  más  segura  de  los  secretos.  Un  semblante 
agradable  y  transparente  consigue  más  amigos.  La  paciencia  y 
contención disimulará muchos defectos".

- Sheij Omar Khayyam (rahimahu’Llâhu ta´âlâ): "Derviche: ¡despójate 
de esa vestimenta estampada de que te ufanas y que al  nacer no 
trajiste! ¡Cúbrete con el manto de la pobreza! Te negarán el saludo los 
peregrinos, pero un coro de serafines cantará en tu pecho".

-  Khawajah Shah Bahauddin Naqshbandi (qaddassallahu sirrahu): 
"La gente de Dios no admira lo que hace; actúan sólo por amor a Al-
lah".

-  Sheij Abu Madyan (qaddassallahu sirrahu): "La pobreza es una luz 
mientras esta escondida pero desaparece cuando se muestra".

5) El guía espiritual no puede contradecir la sharia y afirmar que por sus 
estados están por sobre las leyes islámicas:

-  Hazrat  Baayazid  Bustami (qaddassallahu  sirrahu):  "No te  dejes 
engañar si observas que una persona posee karamaat (capacidad para 
realizar  hazañas  sobrenaturales),  incluso  si  él  volará  en  el  cielo  a 
menos  que  veas  que  es  estricto  en  el  cumplimiento  de  los 



mandamientos, evitando los actos prohibidos, y siendo meticuloso en 
permanecer dentro de la límites de la Sharia".

- Sheij Ibn A´rabi (qaddassallahu sirrahu): "Todo lo que se opone a la 
realidad de la Sharia es mentira".

-  Khawajah Shah Bahauddin Naqshbandi (qaddassallahu sirrahu): 
"Nuestro camino se mantienen en Urwat ul-Wuthqa,, es inseparable de 
el, y le pide a sus seguidores nada más que adherirse a la Pura Sunna 
del  Profeta  (Sallallahu  alaihi  wa  salam)  y  seguir  nada  más  que  el  
camino de los Compañeros del Profeta".

-  Sheij  Sahl  bin Abd Allah (qaddassallahu sirrahu):  “La caballería 
espiritual es seguir la práctica del Profeta”.

- Khawajah Muhammad Ma’soom (qaddassallahu sirrahu): "El logro 
de la wilayat perfecta (proximidad a Allah) es la adhesión a la Sharia y 
el logro del más alto nivel de la profecía  es la adhesión a la esencia de 
la Sharia. Por lo tanto, no existe el concepto de wilayat perfecta y el  
logro del más alto  nivel de la profecía fuera del ámbito de la Sharia".

-  Khawajah Shah Bahauddin Naqshbandi (qaddassallahu sirrahu): 
"[Wuqûf  Zamani]  significa  estar  alerta  a  tus  estados  personales,  si  
estás atento a la Ley Sagrada y contento con Dios Altísimo, entonces le 
agradeces, de lo contrario buscas Su perdón. La tariqa (camino) del  
buscador espiritual se construye sobre la atención dada a su tiempo, 
pues vigila los estados que lo pasa en  presencia o desatención".

-  Sheij  Ibn al-Arabi  (qaddassallahu sirrahu):  "Cuidado,  no sea que 
alguna vez algo que no se ajusta a la Ley Sagrada puro. Sepa que la 
etapa más alta de los perfectos ( rijal ) es la ley sagrada de Muhammad 
(salla ’Ll ahu ´alayhi wa-sallam)".

- Sheij Ibn al-Arabi (qaddassallahu sirrahu): "Todo lo que se opone a 
la realidad de la Sharia es mentira".

- Maulana Ali Haydar Effendi (qaddassallahu sirrahu): "La Sharia es 
un beneficio  en  el  beneficio.  La  Sharia  es  la  corona que adorna la 
cabeza, la medicina de nuestro corazón. Es la ley de Dios nacida de la 
enorme compasión que Allah Ta´ala tiene con nosotros".

- Khawajah Muhammad Ma´soom (qaddassallahu sirrahu): "Una de 
las creencias más firmes de Ahle-Sunnah Wal  Jama'h es que nadie, 
puede  alcanzar  un  nivel  tal  que  lo  libere  de  la  adhesión  a  los 
mandamientos de la Sharia, quienes crean algo diferente a esto, han 
dejado el Islam".

6) El esoterismo no es parte del Tasawwuf:



-  Sheij  Mahbub ‘Alishah (qaddassallahu sirrahu):  "El  enemigo  del 
derviche y es el demonio del yo, que aparece bajo diversas formas. No 
te dejes engañar por las conspiraciones engañosas de provienen de ti,  
ya que es posible que puedan asumir la apariencia de ser agradables a 
Al-lah".

- Sheij Ibn al-Arabi (qaddassallahu sirrahu): "Y sé que lo esotérico que 
contravenga lo exotérico es un fraude".

-  Sheij Alsá Yazid (qaddassallahu sirrahu): "Aquel que no considera 
que lo que está presente en su conciencia(sháhid) es un fenómeno que 
se impone a él con una necesidad natural, que los acontecimientos que 
se producen en él en ciertos momentos pertenecen al  ámbito de la 
ilusión engañosa (ightirár), que sus experiencias interiores son trampas 
que se le tienden, que sus palabras son mentiras y que su devoción es 
desvergüenza (o “un acto interesado”, según una variante textual), ese 
hombre, digo, tiene una visión falsa".

-  Sheij  Abu  Hafs (qaddassallahu  sirrahu):  "Las  gentes  hablan  de 
“proximidad”, de “unión”, de grados espirituales elevados, y yo, todo lo 
que le pido a Allah es que me muestre la vía a seguir, aunque sólosea  
el primer paso".

- Sheij Abol Hosein Nuri (qaddassallahu sirrahu): "El verdadero faqir 
no piensa en las causas segundas sino que descansa siempre en la 
confianza en Al.lah (tawakkol)".

-  Khawajah Muhammad Ma´soom (qaddassallahu sirrahu): "No se 
debe confiar en los sueños y en las cosas que uno ve en  los estados 
espirituales elevados ... Las personas con vigor y la gente de la verdad 
no se preocupan por estas cosas. Pues están enfocados en lograr el  
placer de Allah. Centrando todos sus esfuerzos en lograr el placer de 
Allah, de forma desinteresada".

- Khawajah Ahmad Sirhindi (qaddassallahu sirrahu): "La embriaguez 
y el éxtasis de la experiencia de los sufíes, las ideas y las verdades que 
vienen a ellos en el curso de su viaje, no son la meta del sufismo. Son 
más bien los mitos y fantasías en las que los niños se alimentan del 
sufismo. Uno tiene que pasar por encima de todos ellos y llegar a la 
etapa de la satisfacción (rida), que es el objetivo final de suluk ["viajar", 
es decir, el camino sufí] y jadhbah ["gran amor"]"

Sobre la situación actual del seudo sufismo, el Alim y sabio del Hadiz 
Waliullah Dehlv reflexiona: "Sabemos que la situación ha cambiado en 
nuestro tiempo, Los fuqara de hoy están obsesionados con la idea de 
que el Ilm es innecesario en el Sufismo y, de hecho, creen que es un 
obstáculo en este camino. Dicen que la sharia es una cosa y la tariqat  
es  otra.  ¿Cómo  pueden  decir  tal  cosa,  cuando  todo  lo  que  uno 



encuentra en los libros de Tasawwwuf del pasado como Qut-ul-Quloob, 
A´waarid;  Ihya-ul-Uloom,  Kimiyah-il-Sa´adat,  Futuh-ul-Ghaib  y  el 
Ghaniat-ul-Talebeen (del Sheij Abdul Qadir Jilani), dicen que la sharia es 
una condición para el Sufismo y la tariqat. Ellos no tienen idea de lo  
que está escrito en los libros de tasawwuf cuyos nombres cantan de 
noche y de día, más que el Corán".

Ya en el siglo III H., el sheij Abol Hosein Nuri era lapidario en cuanto al 
deteriodo del sufismo: “Los mantos remendados [de los sufíes] estaban 
antes  cubiertos  de  perlas,  pero  hoy  se  han  convertido  en  harapos 
podridos sobre cadáveres”. Su desaprobación prefiguraría lo que diría 
Hoywiri en términos similares: “Los mantos remendados [de los sufíes] 
estaban  antes  cubiertos  de  perlas,  pero  hoy  se  han  convertido  en 
harapos podridos sobre cadáveres”.

Mustafa ´Ali Isasmendi

Public.en: http://www.al-dawa.org

"Neo-Sufism: The Case of Idries Shah"

by James Moore

The backwater where modern sensibilities are impinged on by a 
refurbished Sufism is a vexed and peculiar one: erudition sits uneasily 
with popularisation; spiritual leaders of a stature almost forgotten in the 
West are jostled by impudent careerists; and the erratic pattern of 
translation lends a disproportionate influence to the towering minds of 
Ibn Arabi (AD 1165-1240) and Jalaluddin Rumi AD (1207-1273). Our 
contemporary British scene affords few more successful figures than 
Idries Abutahir Shah -- and few more pitiful. 

For twenty five years Shah [Shah died in 1996 -- ed. note] has been lit, 
as by St. Elmo's fire, with a nimbus of exorbitant adulation: an adulation 
he himself has fanned, an adulation which has not failed to arouse -- in 
quieter Islamic, literary, academic, and Gurdjieffian circles a largely 

http://www.al-dawa.org/


unheeded contradiction. The coterie of serviceable journalists, editors, 
critics, animators, broadcasters, and travel writers, which gamely 
choruses Shah's praise, is entitled to enjoy undisturbed its special 
value-judgment. Where however, more eminent apologists have made 
debatable assertions of fact,' and where the traditional orientation of 
Sufism and indeed the canon of truth have suffered distortion, certain 
caveats concerning Shah must be refreshed. 

In 1975 Doris Lessing brought to a climax her long years of enthusiasm 
in a 'Guardian' article of reckless ardour, appropriately entitled, 'If you 
knew Sufi....' In this hagiography -- no other noun will serve -- Shah was 
advertised as a saintly but genial polymath, who had attended several 
Western and Eastern universities; commanded 60 million adherents; 
and quite disinterestedly dispensed the 'Secret Wisdom': 

"Idries Shah is one of these (great Sufi Masters), and from his birth has 
been prepared for the specific task of establishing this teaching here in 
the West." 

An elitist spiritual education is one of Shah's two main planks: the 
second -- echoed below by Robert Graves -- adduces 'silsila' the Sufic 
initiatic chain: 

"Idries Shah Sayed happens to be in the senior male fine of descent 
from the prophet Mohammed, and to have inherited the secret 
mysteries from the Caliphs, his ancestors. He is, in fact, a Grand Sheikh 
of the Sufi Tariqa..." 

Such claims by such claimants deserve the compliment of attentive 
scrutiny, and necessarily invite discreet interrogation of Shah's 
antecedents. 

Shah's Origins 

Idries Shah's pretension to be a Sayed (in common incidentally with a 
million or more putative descendants of Muhammad's younger 
grandson Husain) may be conceded 'grosso modo,' without its 
conferring on him the spiritual authority he implies. But the wilder 
boasts of his posterity -- that he springs from Abraham's loins and from 
the last Sasanid kings -- belong to the melancholy area of creative 
genealogy; and indeed in so far as they rely on his vaunted place in the 
senior male line of descent from... Mohammed,' they labour under the 
unconsidered difficulty that all three sons of the Prophet died in infancy. 

Shah's traceable paternity places him within an obscure Afghan clan 
from Paghman, a resort fifty miles from Kabul. Ironically enough, his 
great-great-grandfather Muhammad Shah was awarded the title 'Jan 



Fishan Khan' (The Zealot) in 1840, for supporting British interests 
against his Muslim co-religionists. If it is over-censorious to call him (as 
I. P. Elwell-Sutton has) a 'ruffian,' it is preposterous to call him (as Idries 
has) 'chief of the Hindu Kush Sufis.' The specific Sufic link claimed by 
Idries is first defined and rendered remotely plausible in the person of 
his grandfather Amjed Ali Shah, the self-styled 'Nawab of Sardhana' and 
'Naqshbandi Paghmani.' The Naqshabandiyya were an important central 
Asian Sunni tariqa, associated with the name of Baha'ud-Din Naqshband 
(AD 1318-1389). Yet Amjed Ali's religious dedication is less well 
attested than his dissipation of the family's estates at Sardhana near 
Delhi. 

Ikbal Ali Shah (1894-1969), the son of Amjed Ali and father of Idries, 
settled in Britain before the first World War, only to meet rebuffs. 
Behind his compensatory inventions of private conversations with King 
George V lay his failure at Edinburgh Medical School and -- equally 
predictable -- his ignominious treatment as a son-in-law. Charming and 
personable, Ikbal was a lifelong sufferer from Munchhausen's syndrome 
-- a condition first diagnosed in 1929, when he tried to compromise the 
P. M. Ramsay Macdonald, and Foreign Office investigation revealed 
there 'was hardly a word of truth in his writings.' Towards Sufism, 
Ikbal's stance was ambivalent. He did write one innocuous 
popularisation, "Islamic Sufism" (Rider & Co., 1933). However, he 
dipped his pen in the inkpot of Voltaire when alluding to the Rifa'i, 
Mevlevi, and Ansariyya tariqas; and he positively applauded Mustafa 
Kemal's abolition of the fez and the Turkish dervish orders on 2 
September 1925. As to orthodox Islam, Ikbal's conduct over the 
notorious 'halal' meat scandal in Buenos Aires in 1946, provoked the 
British Ambassador to describe him as 'a swindler.' 

However powerful and unusual were the influences to which Idries Shah 
was innocently exposed in his formative years, they were hardly Sufic. 

A Youthful Tourist 

Idries Abutahir Shah was born in Simla on 16 June 1924. Before long, he 
was brought to England where he grew up -- a timid child -- at 
'Northdene,' Brighton Road, Belmont, Sutton. His boyhood with his 
brother Omar Ali Shah was uneventful -- though, even in Belmont, not 
entirely insulated from pockets of inexcusable prejudice against Anglo-
Indians. In August 1940, when German bombing began in earnest, the 
family evacuated from London to Oxford, where Idries's two or three 
academically undistinguished years at the City of Oxford High School, in 
New Inn Hall Street, evidently crowned and concluded his formal 
education. To the decade 1945 to 1955 Idries assigns his 
"Wanderjahre," assiduously cultivating the impression of far- flung and 
audacious travels in Asia as a 'student of Traditional Sufi sheikhs.' He 
may indeed have used his father's oriental contacts. Incongruously 



enough however, it was to Uruguay that he went in winter 1945, as 
secretary of his father's 'halal' meat mission, and to England that he 
returned in October 1946. All that is certain apropos this period is that 
Shah has made portentous and inherently improbable claims, without 
elucidating (and indeed largely clouding) the biographical record. 

Our subject emerges somewhat from the shadows with the publication 
of his first books, which are important in indicating the voltage and 
orientation of his mind, before he gained support from literary agents 
and research assistants, and, crucially important in situating him vis-à-
vis Islam and Sufism, before he had furbished his 'Sufic' persona. Shah's 
first book "Oriental Magic" (Rider, 1956) will survive, if at all, as the 
prototype of his recourse to antecedent writing, and of his pretensions 
as a mystery figure. It finds him, at 32, primarily concerned with 
matters like 'Mungo' the ectoplasmic force, garters for distances, and 
Himalayan leopard powder. Only chapter 7, 'The Fakirs and their 
Doctrines,' approaches the Sufic theme, and it is replete with errors. His 
ensuing travel memoir "Destination Mecca" (Rider, 1957), although 
intrinsically slight, is certainly more important for its unconscious self- 
depiction. What do we find? Regrettably, we find a tourist who (Shah's 
own words) 'had lived for years in the West'; a mind embarrassingly 
superficial and banal, lacking the least resonance of religious feeling; a 
photographer obsessed with his Robot f/2.8 rapid action camera, 
exultant at his furtive and sacrilegious snapshots of the Kaaba; a 
materialist repelled by the 'unhygienic bodies' of the Muslim Brethren 
but intrigued by Mecca United football team; a man meeting his first 
practicing Sufis around the age of 30, only to find their sacred books 
unfamiliar: 

"These were the actual Dancing Dervishes -- of the Bektashi Order -- in 
action! I would have given any thing to have had my camera with me." 

Alike in his conflation of the Bektashi and Mevlevi tariqas and in his 
voyeuristic reaction -- the real Idries Shah exposes himself. 

Marketing Sufism 

The opening of the 1960s found Shah veering towards occultism, and 
acting as secretary-companion to Dr. Gerald Gardner, Director of the 
Museum of Magic and Witchcraft in the Isle of Man. However, a nouvelle 
orientalism was in the air (articulated amongst others by Daisetz 
Suzuki, Pak Subuh, and the Maharishi); and the Sufi niche was 
temptingly unfilled. 'People must have labels,' Shah concluded. 'The 
scramble is to get the right one and then hold on to it...' A scramble 
certainly -- for the assiduous revisionism which yielded him his 'Grand 
Sheikh' label generated a corpus of pseudonymous literature, 
unparalleled in our century for its magnitude, coherence, and ignobility. 



Shah has conceded his own recourse to pen names (v. "Reflections," p. 
88), without divulging details; many of his disciples emulate him, Given 
this obfuscation, it is problematic which of the score or more queerly 
named authors stylistically and thematically assignable to the 'Shah-
School' (e.g. Omar Michael Burke Ph. D., Arkon Daraul, Rafael Lefort, 
Hadrat B.M. Dervish and so on) have independent physical existence? 
Pending investigation, it perhaps suffices that none show a scintilla of 
independent philosophical existence. Shah- School productions date 
from May 1960, and throughout them Shah receives -- ostensibly from 
disinterested third parties -- intemperate praise: he is 'Tariqa Grand 
Sheikh Idries Shah Saheb'; he is 'Prince Idries Shah'; 'King Enoch'; 'The 
Presence'; 'The Studious King'; the 'Incarnation of Ah'; and even the 
Qutb or 'Axis.' 

Someone deeply impressed by the idealized Shah was the former 
Marxist Doris May Lessing (b. 1919) who, while writing "The Golden 
Notebook" underwent a sort of Damascene conversion. For 20 years 
she has remained the spearhead of Shah's defence, again and again 
pitting 'half-truth, irrelevancy, double think, misquotation and invention' 
against the scholarship and deadly fairness of Shah's redoubtable critic 
Laurence Elwell-Sutton, Reader in Persian at Edinburgh University. 
Innocent of any oriental tongue, she has plunged deep into debates 
which turn on a command of mediaeval Persian; lacking any indigenous 
Sufic experience, she has set her judgment against that of profound 
Sufi thinkers like Professor Sayed Hossein Nasr. Beyond all 
exasperation, it is impossible not to feel for the loyal Quixotic Mrs. 
Lessing something akin to regard. Gurdjieffians Wanted 

No single element in Shah's whole life has proved more materially 
advantageous -- or psychologically revealing than his stratagem 
concerning the philosopher-savant George Ivanovitch Gurdjieff (c. 1866-
1949). Hardly had Shah-School productions appeared, than they began 
to belittle Gurdjieff -- adding in coded language the preposterous rider 
that Shah (who never even met him) had assumed his mantle. This 
campaign reached apogee in 1966. First came the distasteful 
fabrication "The Teachers of Gurdjieff" by Rafael Lefort (a botched 
anagram of 'A Real Effort'). Here young 'Lefort' pretends to have sought 
out Gurdjieff 's teachers in Asia (a chronological absurdity), who 
demeaned their former pupil and pointed towards Shah. Next, 
extrapolating from Gurdjieff's references to a certain 'Sarmoung 
Brotherhood,' Shah-School productions impudently claimed that the 
Sarmoung were extant and had one emissary in Europe - - a figure 
strangely redolent of Shah himself. At last, in "Special Problems in the 
Study of Sufi Ideas," the reborn 'Naqshbandi' ventured an explicit and 
attributable statement: 

"G. I. Gurdjieff left abundant clues to the Sufi origins of virtually every 



point in his 'system'; though it obviously belongs more specifically to 
the Khwajaghan (Naqshbandi) form of dervish teaching." 

But why Gurdjieff and why 1966? To explore this we must briefly 
advance the singular figure of J. G. Bennett. 

John Godolphin Bennett (1897-1974) was a complex, gifted, sincere, 
and indefatigable eclectic searcher strangely deficient in common 
sense. Having been successively the pupil of P. D. Ouspensky, Gurdjieff 
himself, Jeanne de Salzmann, H. H. Lannes. Emin Chikou, Abdullah 
Daghestani, Pak Subuh, the Maharishi Mahesh Yogi, and the Shivapuri 
Baba, and even received into the Roman Catholic Church, he wondered 
at age 69 if he was making sufficient headway. His predicament was 
compounded because he himself had accumulated a numerous and 
serious following and a prestigious house at Coombe Springs. Bennett, 
with his Messianic and millenarian promptings was that 'rara avis,' a 
guru in search of a guru; and from 1962, when the Shah-School began 
propagating its Gurdjieffian allusions, the hook had been temptingly 
baited for him. 

How Bennett took that bait; how the older man became persuaded that 
Shah had come direct from Gurdjieff's 'Sarmoung Monastery' with a 
'Declaration of the People of The Tradition'; how Shah pressed Bennett 
('The caravan is about to set out') to give him Coombe Springs outright; 
how Bennett agonized, and in January 1966 complied; how Shah 
promptly repudiated Bennett, and sold the establishment for 100,000 
[British pounds]; how Coombe Springs with its sub-Goetheanum 
Djamichunatra passed under the bulldozers; how Shah with the 
proceeds founded the Society for Organising Unified Research in 
Cultural Education (SOURCE) and the Society for the Understanding of 
the Foundation of Ideas (SUFI) and established himself at Langton 
House, Langton Green, near Tunbridge Wells -- all this defies both 
précis and belief, but is indelibly recorded in Bennett's autobiography 
"Witness." 

Robert Graves Stung 

Within two years 'The People of the Tradition' had claimed an even 
older, more vulnerable, more eminent victim: the poet Robert Graves. 
His ill-fated work "The Rubaiyyat of Omar Khayyam -- A New 
Translation" with critical commentaries (Cassell, 1967) was written with, 
and at the instigation of, General Omar Ali Shah, but in aid of Idries 
Shah's highly tendentious thesis that Khayyam's was 'the Sufi voice.' 
Entering the spirit of the thing, Ikbal, who had dismissed Khayyam in 
1928 as 'the Bacchus with the mind of a Rabelais,' now felt happy to 
endorse his piety. As for poor Graves, his book was exposed by 
academics as a nullity cubed; a 'translation' (which was not a 
translation but a copy of a Victorian commentary); of the twelfth 



century 'Jan Fishan Khan MS' (which did not exist); of a composite 
stanzaic poem by Khayyam (which he did not write). As Graves 
laboured hopelessly to defend himself, Idries twice promised to produce 
the elusive MS 'from Afghanistan,' only to renege finally on 30 October 
1970. No MS, no photocopy, no detail of format or location, no 
substantive text, no colophon ever transpired -- and Graves like Bennett 
reaped the harvest of his credulity. 

Summing Up 

With Shah now over 60 it is not too early to take stock. 

Yes he has made a contribution of sorts in popularising his invertebrate, 
humanistic 'Sufism,' and in pleasing the Mrs. Lessings of this world. It is 
not nothing. But consider the cost: the rearing of an unsavoury 
pseudonymous literature; the clouding of Graves's reputation; and the 
injection into the world's biographical dictionaries of a false prospectus 
of Gurdjieff. Yes Shah is affluent and famous now and a member of the 
Athenaeum: but Baha'ud-Din Naqshband sought only spiritual riches, 
and forbade his followers to record the least word about him. Yes, Shah 
has brought energy and resource to his self-aggrandizement; but where 
is the evidence of conscience or real 'dasein'? Then is not Shah's life -- 
all in all -- as opaque in terms of genuine Sufism, as it is transparent in 
terms of Adlerian psychology? 

Beyond this ad hominem critique, inescapable as an antidote to Shah's 
personality cult, what of his work? Many people will enjoy his dervish 
anecdotes and Mullah Nasruddin stories unaware how cavalierly they 
lean on unacknowledged and out-of copyright sources). But their 
spiritualising action on middlebrow European readers is surely nil. 
Plucked from their true cultural, linguistic, and didactic contexts, and 
from the rich oral tradition which gave them life, they have been 
ignobly reduced to the level of 'The Hundred Best After-Dinner Stories.' 
And if they are truly exemplary tales, they are marvellously at variance 
with Shah's own example. 

Idries Abutahir Shah and his Sufism await judgments immeasurably 
beyond the competence of 'Religion Today': the judgment of history, if 
not the judgment foretold in Surah LXXVIII. But some provisional 
comment may be ventured without malice: that his is a 'Sufism' which 
Baha'ud-Din Naqshband would find unrecognisable and repugnant; that 
his is a 'Sufism' without self-sacrifice, without self-transcendence, 
without the aspiration of gnosis, without tradition, without the Prophet, 
without the Quran, without Islam, and without God. Merely that. 

-James Moore 

[This article first appeared in Religion Today. Moore is the author of 



"Gurdjieff -- A Biography," "Gurdjieff and Mansfield," and is currently 
working on his memoirs. Email: james.moore@g...] 

Author's Note 

This article constitutes a footnote to L. P. Elwell-Sutton's magisterial 
'Sufism & Pseudo-Sufism' (Encounter Vol. XLIV No. 5, May 1975, pp. 9-
17). which in certain sectors it augments and corrects. My 25-year-plus 
interest in Idries Shah has been enlivened by correspondence with 
Elwell-Sutton, Elizabeth Bennett, Edward Campbell, Martin Seymour-
Smith, K. E. Steffens, Richard Thomas, and Colin Wilson; by contact with 
Professors James Vickie (Yak Sake), Sayed Hossein Nasr, and Anne 
Marie Scheme; and by collaboration from the PRO, the Doris Lessing 
Society and the Society of Genealogists. Of Shah's apologists I have 
listened most attentively to Ahmed R. Bullock. I am especially grateful 
to J. I. Somers, archivist of The Gurdjieff Society and director of Fine 
Books Oriental. For reasons of typography and disparate provenance 
respectively, I make no attempt here at scholarly or consistent 
transliteration from Arabic or Persian. 

Notes 

Contemporary British scene. Contemporary neo-Sufism presents three 
ideological backcloths -- Sunni, Shiite, and 'Gnostic. 'The traditions of 
Alawiyya, Chisti, Halveti-Jerrahi, Mevlevi, and Nimatullahi dervishes are 
variously articulated by strongly contrasted figures like Hasan-Lutfi 
Shushud, Frithjof Schuon, ('Isa Nuruddin'), Suleiman Hyati Dede, Dr. Sufi 
Aziz Balouch, Sheikh Muhammad Muzaffer-eddin Ashki, Pir Vilayat Khan, 
Dr. Javad Nurbaksh, and Bulent Rauf. 

Coterie of serviceable journalists.... Among the more notable are 
Edward Campbell, Geoffrey Grigson, Desmond Morris, Isabel Quigley, 
Ted Hughes, Pat Williams, and Richard Williams. 

Brought to a climax. Doris Lessing's admiration of Shah first emerged 
on 18 September 1964 with her review 'An Elephant in the Dark,' 
Spectator 213:373. The personal context is briefly evoked in her 
interview by Nissa Torrents for the Spanish journal La Calle (No. 106 
April 1-7,1980)pp.42-44. 

'Secret Wisdom. 'Doris Lessing, 'If you knew Sufi...' The Guardian 8 Jan. 
1975, p. 12. 

His ancestors. Robert Graves, Introduction to The Sufis by Idries Shah 
(New York: Doubleday 1964). 

Sons died in infancy. Muhammad's line of course descends through his 
daughter Fatima and son-in-law Ali; of his two grandsons the elder was 



Hasan (whose progeny bear the title shatif) not Husain (whose progeny 
bear the title sayed). See Philip K. Hitti, History of the Arabs (Macmillan 
& Co. 1953) p. 440 n. 8. 

Ruffian. L. R Elwell-Sutton, Letter, 'Sufism and Pseudo-Sufism' 
Encounter, Dec. 1972, p. 92. For the basis of this condemnation, see 
inter alia Sir John William Kave. History of the Indian Mutiny 1857- 58 
(Vol.11), p. 145. 

Chief of Hindu Kush Sufis. Idries Shah, The Sufis, p. 168. 

The Naqshabandiyya. Shah's claim to lead the Naqshbandi Order is 
baseless. For the historical background see J. Spencer-Trimingham, The 
Sufi Orders in Islam (Oxford: Clarendon Press, 1971). For some cryptic 
pointers towards the authentic modem silsila, see 'The Naqshbandi 
Order -- A Preliminary Survey of its History and Significance' (Berkeley, 
California, 1977) pp. 123-52 by Hamid Algar, the world authority on this 
tariqa. For Naqshbandi encroachment into certain contemporary 
political arenas, see for example Turkish literature surrounding the 
National Salvation Party led by Mr. Erbakan. 

Failure at Edinburgh Medical School. During World War I, Ikbal avoided 
military service by attaching himself as a volunteer to the Indian 
General Hospital at Brighton. In 1933 his frustrated medical and social 
aspirations dominated his unintentionally hilarious novel Afridi Gold, 
whose hero Colonel Francis Challenger of the Indian Medical Service, 
would 'devote the same remitting (sic) care and attention to a black 
body as a white' (p. 9). 

Ignominious treatment. Ikbal Ali Shah's wife (mother of Idries and 
Omar) assumed on marriage the tide Sharifa Saira Khanum, her maiden 
name being usually cited as 'Elizabeth Louis MacKenzie.' Questionable 
rumours -- which Idries appears neither to confirm nor deny -- have 
circulated that Ikbal in fact married into Scotland's premier family the 
'haughty Hamiltons 'the bride, to Ikbal's chagrin, feeling obliged to 
register pseudonymously to circumvent parental obstruction. 
Suggestions that her father was actually 'Chief of Clan Hamilton' seems 
particularly extravagant: neither the 12th nor l3th Dukes of Hamilton 
had daughters available to Ikbal; nor is such a liaison mentioned by Lt. 
Col. George Hamilton in A History of the House of Hamilton (Edinburgh, 
1933). The connection, if any, was more plausibly through the eccentric 
Sir Abdullah Archibald Hamilton, formerly Sir Charles Edward Archibald 
Watkins Hamilton, who embraced Islam on 20 December 1923. 
Incongruous Scottish allusions permeate Shah-School productions e.g. 
in Destination Mecca Idries appears as 'Laird... of the Fatimite Family' 
returning to his ,native Afghan glens. 'He himself is married to Bibi 
Kashri Khanum (nee Kabraji) by whom he has a son, Tahir, and two 
daughters. 



Hardly a word of truth. 'Notes on Sirdar Ikbal Ali Khan.' (PRO, FO 37 1, 
129, N.3024/2824/97): a detailed and condemnatory report on Ikbal's 
integrity and veracity. (Damaging material on Ikbal abounds throughout 
FO, 371 and FO 395 from 1926 to 1950). 

A swindler. Gordon Vereker (British Ambassador Montevideo) letter of 
17 July 1946 to Victor Perowne. (PRO, FO 371, 1946, AS/4439/46). For 
the basis of this condemnation see FO, 371 Piece 52194. 

Undistinguished years. Although its headmaster was entitled to attend 
The Headmasters' Conference, the School was evidently in decline by 
Shah's day; and is now defunct. Its most famous old boy, decades 
earlier, was T. E. Lawrence -- a powerful allusion ironically denied Shah, 
because his English childhood sat so uneasily with Sufic and Sarmoung 
Brotherhood allusions. 

Returned to England. Sailing on the SS DARRO out of Buenos Aires on 
26 September 1946. 

Lived in the West. Idries Shah, "Destination Mecca" (Rider, 1957) p. 48. 

Dancing Dervishes. Ibid. p. 177. 

Scramble. Ibid. p. 11. 

'Shah-School' productions. A thematically and stylistically, 
homogeneous literary oeuvre, eulogizing Shah and/or his 'Sufism' -- 
promulgated by Shah's Octagon Press. Four categories emerge: 

1) Overt writing by Shah e.g. The Sufis (New York: Doubleday, 
1964); 

2) Pseudonymous writing reasonably ascribable to Shah himself e.g. 
work by 'Arkon Daraul'(see. Note 20) and by 'Rafael Lefort' (see Note 
25); 

3) Overt writing by Shah's admirers e.g. Doris Lessing's 'If you knew 
Sufi...' (The Guardian 8 Jan. 1975) p. 121; 

4) Pseudonymous writing by Shah's admirers e.g. The People of the 
Secret (Octagon Press, 193 1) by 'Ernest Scott' (reputedly Edward 
Campbell, former literary editor of The Evening News). Given the 
peculiar motivation for this genre, there seems a persuasive case for 
detailed investigative and stylometric research, to extend firm 
knowledge. of authorship beyond Shah, his literary agent, and The 
Registrar of Public Lending Right. 



Arkon Daraul. Arkon Daraul, "Secret Societies Yesterday and Today" 
(Frederick Muller Ltd., 196 1). Material from Chapter 5 "Me Path of the 
Sufi' (giving a risible account of initiation into a 'Naqshbandi Lodge' in a 
country house in Sussex, all too identifiable by the 'Arms of the Princes 
of Paghman' p. 72) is excerpted in Davidson's 'Symposium' 
promulgated by Shah (see Note 2 1). 

Date from May 1960. W. Foster, 'The Family of Ilashim,' Contemporary 
Review Vol. 197. No. 1132, May 1960) pp. 269-7 1. A convenient 
anthology of ensuing Shah-School productions in the vigorously 
expansionist period Jan. 1961-Dec. 1965 is Documents on 
Contemporary Dervish Communities, ed. Roy Weaver Davidson 
(SOURCE, 1966). A more recent and unintentionally piquant production 
is "The Diffusion of Sufi Ideas in the West" (more accurately subtitled 
"An Anthology New Writings by and about Idries Shah") ed. L. Lewin 
(Boulder, Colorado, Keysign Press, 1972). 

Spearhead of Shah's defence. See Paul Schlueter. 'Lessing and Sufism' 
a checklist compiled for the Doris Lessing Society: English Dept., Old 
Dominion University. Norfolk, VA 23508, USA. 

'Half-truth, irrelevancies...' L. Elwell Sutton. Letter 'Sufism and Pseudo-
Sufism, 'Encounter (Dec. 1972) p. 9 1. 

Against that of profound Sufi thinkers. See for example Nasr's review of 
Shah's "The Sufis in Islamic Studies" (1964). For their part Shah and his 
School display a patronizing, even dismissive, attitude towards scholars 
like Arberry, Corbin, Massignon, Nicholson, and Rice -- while 
simultaneously leaning on their work. 

Distasteful fabrication. The persistent rumour (and reasonable 
inference) that Shah himself is 'Rafael Lefort' was first publicly bruited 
by Nicholas Saunders in Alternative London (Nicholas Saunders, 1970) 
p. 109. 

Sarmoung Brotherhood. Space precludes consideration of the complex 
literary, historical, geographical, and etymological questions posed by 
Gurdjieff's purported contact with a 'Sarmoung Brotherhood' in Central 
Asia c. 1899. Independent and trustworthy corroboration of the Order's 
existence is thus far lacking, and the self-serving exploitation of the 
name, both by the Shah-School and Irv Garv B. Chicoine, the 
egregiously self-styled 'Chief Sarmouni,' hinders serious investigation. 

Khwajaghan (Naqshbandi) form of dervish teaching. The 11th-13th 
century Khwajaghan Masters were protagonists both of the Naqshbandi 
and Yesevi tariqas. See Trimingham op. cit. p. 62ff. and Algar loc. cit. 
pp. 131-134. For more problematical formulations see the work of 
Hasan Lutfi Shushud, e.g. "Masters of Wisdom in Central Asia" 



Systematics Vol. VI p. 310 (Coombe Springs Press); and J. G. Bennett, 
"Gurdjieff -- Making a New World" (Turnstone Books, 1973) Chap 27 
"The Masters of Wisdom"; and J. G. Bennett "The Masters of Wisdom" 
(Turnstone Books, 1977). 

Bennett. J. G. Bennett was fluent in 10 languages: his mathematical 
paper (written with R. L. Brown and M. W. Thring) 'Unified Field Theory 
in a Curvature-Free Five-Dimensional Manifold' was published in The 
Proceedings of the Royal Society in July 1949: his major opus "The 
Dramatic Universe" conveys, despite its opacity, his colossal intellect. 

Shah pressed Bennett. Idries Shah q. J. G. Bennett, "Witness" 
(Turnstone, rev. ed. 1975) p.361. 

Djamichunatra. The nine-sided Djamichunatra (or Djameechoonatra) at 
Coombe Springs was designed and built by J. G. Bennett and his pupils, 
notably a dozen architects led by Robert Whiffen; the building was 
begun on 23 March 1956, completed on 29 October 1957, and 
demolished by 'developers' in 1966. For its inspiration see G. I. Gurdjieff 
"Beelzebub's Tales to His Grandson" (RKP, 1950) p. 1160; for Bennett's 
vision of it see his "Witness" (Hodder and Stoughton, 1962) p. 323f and 
348f, for further technical details see A.G. E. Blake "A History of the 
Institute for the Comparative Study of History, Philosophy and the 
Sciences Ltd and the Influences upon it" (Daglingworth: privately 
circulated, 198 1) p. 5; for Frank Lloyd Wright's aesthetic criticism see 
Anthony Bright Paul "Stairway to Subud" (Coombe Springs Press, 1965) 
p. 116; and for its wanton destruction see Witness (rev. ed. 1975) p. 
362. 

All this defies belief. J. G. Bennett, Witness (Turnstone, rev. ed. 1975) 
pp. 355-62. Bennett's introduction to his limited edition of "Witness" 
(Coombe Springs Press, 1971) had enthusiastically announced a 
forthcoming Bennett-Shah paper elaborating both men's motivation. 
This eludes researchers. 

Khayyam. Idries Shah, The Sufis (New York: Doubleday, 1964). 

'The Bacchus with the mind of a Rabelais.' Ikbal Ali Shah, Westward to 
Mecca (H. R & G. Witherby, 1928) Chap IX 'Omar and Shakespeare,' 
181. Cf p. 184. 

Exposed by academics. Between 1968 and 1973 virtually every eminent 
Persicologist in Britain, America. and Iran pronounced against the 'Jan 
Fishan Khan MS' and the Graves-Shah 'translation': none for it. Credit 
for first exposing the hoax goes to L. P, Elwell-Sutton for his 'The Omar 
Khayyam Puzzle'(RCAJ Lv/2, June 1968. pp. 167-79); credit for burying it 
to J. C. E. Bowen for his 'The Rubaiyat of Omar Khayyam: A Critical 
Assessment of Robert Graves' and Omar Ali Shah's 'translation'(Iran: 



Journal of Persian Studies Vol. XI 1973, pp. 63-73). Idries Shah went to 
ground throughout the debacle but his major role became apparent 
with the publication of "Between Moon and Moon: Selected Letters of 
Robert Graves 1941-1972," ed. Paul O'Prey (Hutchinson, 1984) pp. 281-
83. 

Renege finally. See O'Prey op. cit. p. 281ff. 

False prospectus of Gurdjieff. Thanks to Shah and Bennett, the 
misconception of the preponderantly Sufic provenance of Gurdjieff's 
ideas has now a tenacious hold in works of reference e.g. Encyclopaedia 
Britannica 15th ed. (1985) Vol. 5 of Micropaedia. For a more balanced -- 
though somewhat superficial -- analysis, see James Webb, "The 
Harmonious Circle" (Thames and Hudson, 1980) Part 3, Chap. I 'The 
Sources of the System' pp. 499-543. It needs emphasis that Shah did 
not, as mistakenly conveyed by Elwell-Sutton, fall heir to the 
mainstream Gurdjieff movement in Britain, which in fact under H. H. 
Lannes held fastidiously aloof. 

Mulla Nasruddin stories. In "Beelzebub's Tales to His Grandson" (RKP, 
1950) G. I. Gurdjieff gave high significance to the 'incomparable Mullah 
Nassr Eddin, 'the mediaeval wise fool of Turkish folklore. Shah, in the 
expansionist year 1966 (see text), almost predictably published "The 
Exploits of the Incomparable Mulla Nasrudin" (Jonathan Cape); this was 
shortly followed by "Nasrudin's Pleasantries" (1968), both books 
evidently aimed at capturing a specifically Gurdjieffian readership and 
allegiance. In this Shah failed. By 1973, with publication of "Nasrudin's 
Subtleties" and the incorporation of Mulla Nasrudin Enterprises Ltd., 
proselytism had become secondary to normal commercial motive. 
Although, characteristically, Shah fails to specify the origin of his 
Nasrudin stories, their provenance is transparent to scholars familiar 
with the enormous out of copyright Nassr Eddin literature (dating back 
to 1937 in Turkish and 1857 in European languages). For an 
authoritative review of this literature and of Nassr Eddin's historicity, 
see Fehim Bairaktare -- vic's entry in "Enyclopaedia of Islam" Vol. 3, pp. 
875-78. 

[Reprinted from "Telos", Volume 6, Number 4, Autumn] 

Public.en:  http://www.hermes-press.com/S_shah.htm

René Guénon

http://www.hermes-press.com/S_shah.htm


y el “esoterismo 

islámico”

Oscar Freire

 

Las razones de “emergencia cíclica” siempre han de convalidar 

el intento de brindar testimonios sobre las dignidades y títulos 

islámicos (en cuanto conciernen a su “esoterismo”) 

comportando indicadores concordantes respecto a las 

atribuciones esenciales de otras tradiciones verdaderas, cuales 

han sido asumidas en el caso de René Guénon con la máxima 

idoneidad y autoridad. Tales méritos y esfuerzos indiscutibles, a 

pesar de los múltiples ataques recibidos, le pertenecen de 

hecho (mutaçawwuf) y le corresponden por dignidad y derecho 

(Sheik al-Islam), advirtiendo en legítimas funciones a los 

“occidentales”, la posibilidad de un inminente repliegue de los 

tiempos y señalándoles, ya directa o indirectamente, la 

extraordinaria cualidad de mediación entre culturas más la 

providencial vitalidad y actualidad del Islam. En tal sentido, 

como toda obra inspirada en la Paz profunda y en la Verdad, la 

fertilidad de su obra ha de depender siempre de los intérpretes, 

y salvo casos rayanos en intereses particulares, en la ignorancia 

o en limitaciones, ello no podrá disimularse ni omitirse por parte 

de propios o ajenos a dicha tradición

Esoterismo I

 



En cuanto al término “esoterismo”, aún contando con las 

brillantes aclaraciones tanto como contundentes rectificaciones 

de René Guénon (y de otros calificados autores) cuando 

convenga emplearlo con cierto rigor, en el sentido de no ser 

siquiera el lado “interior” de una religión (como es el caso 

preciso del Islam donde en realidad se la toma como base de 

partida y como soporte), y en los contenidos que comporta 

dicha voz, parecen no terminar de ser un tema bastante 

complejo con diversas e inagotables aristas, particularmente en 

ámbitos occidentales, por lo que siempre habrá de requerir las 

convalidaciones pertinentes, directas o derivadas, a los efectos 

de salvar las inevitables contradicciones debidas a esas 

interpretaciones, mayormente literarias, que tampoco pueden 

dejar de relacionarse a ciertas determinaciones del siglo. 

 

A pesar de las apariencias, debido a que el término de 

referencia, con sus diversas reducciones, ha evolucionado 

masivamente en occidente, y también de cierto optimismo con 

el cual los “esoteristas” modernos hacen un injustificado 

hincapié en la “distancia histórica” de los pronunciamientos de 

Guénon, debemos afirmar, en honor al punto de vista riguroso, 

que en realidad tales pronunciamientos estarían cada vez, y de 

acuerdo al curso de los acontecimientos, más vigentes que 

nunca. Por ejemplo cuando se dijo: 

 

“Queremos hablar del esoterismo con todo lo que se le vincula y 

todo lo que se desprende del mismo en tanto que conocimiento 

derivado, constituyendo ciencias totalmente diferentes de las 

que son conocidas por los modernos. En realidad, Europa nada 

tiene en nuestros días que pueda recordar esas ciencias, es 

más, occidente ignora todo de los conocimientos verdaderos 

tales como el esoterismo y sus análogos” (1).      

 



Mucho más, de aquellas definiciones específicas o 

particularizadas como es el caso que aquí nos compete con 

relación de aquello corrientemente conocido como “esoterismo 

islámico”. No obstante, y en lo que a esto concierne, no nos 

ocuparemos, al menos directamente, de ciertas proyecciones y 

derivaciones interpretativas, ni de las acreditaciones del neo 

espiritualismo, como tampoco de los lineamentos en boga 

fijados por el orientalismo (con un grado de influencia hasta en 

órbitas aparentemente de cuño oriental), ni de las querellas 

ocasionadas de uno u otro lado, pero que no han sabido 

desprenderse de las determinaciones aludidas, impuestas en 

parte, por las reglas de comprensión de la mentalidad moderna. 

Más bien, si se quiere, en el caso islámico, nos suscribiremos a 

una defensa del “esoterismo”, pero sin negar jamás la 

necesaria, indispensable e inevitable necesidad de su 

“exoterismo”, que como shariyah, debe ser practicada en todas 

sus formas ortodoxas como ineludible acción preliminar. 

 

Así, sobre el esoterismo”, teniendo en cuenta el correctivo 

aplicado al término por parte del Sheik Abdel Wahid Yahya, 

suministrando los sentidos originales que la voz puede llegar a 

comportar (y de acuerdo a la capacidad de los interpretes), no 

siempre han sido correctos los enfoques externos de sus 

funciones dentro el Islam, sobre todo, en  aquello concerniente 

a sus diversas épocas en que siempre han aparecido, con mayor 

o menor frecuencia, justificados en algunos casos o no, los 

consabidos ataques al  “esoterismo” (léase aquello que hoy se 

oculta bajo el término convencional de sufismo) tildándolo de 

desviación y herejía (zandaqa) o de división y secta (firqah) por 

parte de quienes, con razón o sin ella, persuadidos de un 

menoscabo a la shariyah, se han plantado celosamente en pro 

de la forma y/o (valga la transición temporal) se ciñen 

exclusivamente a la “letra”.  



 

Si nos remitiéramos a un caso de aquellos considerados como 

“injustificables”, el mejor ejemplo de ello, por tratarse 

precisamente del sabio más grande (Sheik al-Akbar) se halla 

constituido por los numerosos ataques y denuncias perpetrados 

desde la Edad Media hasta nuestros días contra la obra de Ibn 

Arabi. Cabe señalar, como ejemplo de lo que decíamos, que en 

esta cuestión,  es posible observar enormes diferencias entre 

las razones e intenciones de los doctores de la shariyah (por 

ejemplo, el caso de Ibn Taymiyya) y la de los orientalistas 

involucrados quienes mayormente han exacerbado la polémica 

apropiándose y desnaturalizando en considerable proporción el 

esquema de argumentación y exposición de los primeros. Esto 

mismo, ha desembocado en una curiosa y paradójica influencia 

sobre ciertos contemporáneos quienes, incluyendo a no pocos 

musulmanes de origen, y con el haber de una formación 

universitaria moderna, declaran ¡en nombre de la “ortodoxia”¡ 

una abierta hostilidad hacia la obra akbariana.  

 

Esoterismo II

 

Pero, antes de continuar hablando propiamente de “esoterismo 

islámico”, reiteremos la advertencia sobre aquellas ilusiones 

que aparecerían ante quienes pretenderían desglosarlo prima 

facie de la norma islámica, ya que ésta forma parte del Kitab wa 

Sunna, como capítulo del Libro de Allâh , es decir, la “suma” 

cumplida de los Principios para nuestra humanidad (reflejando 

en completitud, la norma universal, primordial e inmutable). Al 

respecto, el mismo Guénon cita: 

 

“Abû Ishaq Ibrâhîm al- Holwânî  preguntaba un día a Hussein ibn 

Mançûr al-Hallâj lo que pensaba de la enseñanza esotérica 

(madhab al-bâtin). Al- Hallâj le respondió: ¿De cual quieres 



hablar, de la verdadera o de la falsa?(batîn al bâtil aw batîn al-

Haqq). Si se trata del esoterismo verdadero, la vía exotérica 

(sharîyah) es su aspecto exterior y el que la sigue 

verdaderamente descubre su aspecto interior que no es otro 

que el conocimiento de Hallâh (marifah billah); en cuanto al 

falso esoterismo, sus aspectos exterior e interior son ambos a 

cual más horrible y detestable. Atente pues alejar de él“. (2)

 

En efecto, dicha norma se presenta de modo integral con la 

obligación de no saltearse los preceptos coránicos dirigidos a 

todos los musulmanes, cualquiera sea su rango o condición. Los 

principios de dichos preceptos, podríamos decir, se hallan como 

condensados en la primera sura del Corán, Al-Fatiha (La 

Apertura) la cual, significativamente, es designada entre otros 

nombres como Asas al-Qur’an (La Base del Corán). Tal cualidad 

de síntesis queda demostrada en las palabras del Profeta 

(s.a.s.): 

 

 “No ha hecho el salât quien no ha leído la Fâtiha del 

Libro”  (hadiz mencionado por los dos Sahîh) 

 

Las nítidas inferencias de correspondencia, aunque no de 

equivalencia, que surgen de la máxima islámica expresando que 

“no hay esoterismo sin previo exoterismo”, tal como lo afirmara 

Al-Hallâj, también se hallan notablemente reveladas en la sura 

Al-Fatiha, la cual debe ser repetida en cada ra’ka, y hay nulidad 

del salât en el que no sea mencionada. Subrayemos la 

referencia agregando que dicha sura está conformada por siete 

versículos donde, entre tantos aspectos doctrinales 

desprendidos de ellos, podríamos señalar resumidamente, los 

que expresan la verdad concerniente a la Unidad de Dios y de 

su Unicidad, más las Cualidades divinas en sus dos aspectos, 

como ser por ejemplo, los que se hallan representados en este 



caso por los atributos de Sustentador de todos los mundos y de 

Dispensador de Gracia, lo cual no hace más que expresar, igual 

que todos y cada uno de los puntos doctrinales de la revelación 

coránica, que tanto siervos como creyentes son abrazados en La 

Gran Unidad, aunque no confundidos, en cuanto aquellos grados 

de realización que se contemplen desde el punto de vista (o de 

partida) del estado humano. 

 

Asimismo, podríamos citar dos de las instrucciones 

muhammadianas (como hadices); primeramente, aquella que 

aconseja no meditar sobre la Esencia divina:

 

“No meditésis en la Esencia, sino atenerse a las 

Cualidades de Dios y en Su Gracia”

 

Sentencia extremadamente precisa, ya que, en los límites de los 

grados de realización del estado humano se hace posible cierta 

aproximación a la comprensión sobre la divinidad de la Esencia 

en tanto sus atributos y cualidades (al-ulûiyah); pero, a la 

Esencia en Sí Misma, no hay medio de conocerla bajo ningún 

aspecto posible en cualquier circunstancia que fuere. Luego:

 

“No se ha revelado ningún versículo coránico sin exterior 

e interior. Cada letra tiene su sentido propio y cada 

definición es un lugar de ascensión”

 

Tal la sunna del Profeta Muhammad (s.a.s.) como fiel de la 

Balanza que resguarda, no solamente del esoterismo desviado, 

sino también de todo formalismo “literalista” que vengan a 

exponerse con pretensiones de exclusividad. Conste que aquí 

no se halla en juego la obligatoria ortodoxia literal de la 

instrucción muhammadiana (como Revelación), sino de aquellas 

interpretaciones “literalistas” que puedan conllevar 



consecuencias desviadas, innecesarias, o acciones 

extemporáneas aplicadas particularmente con cierta 

negligencia de lo que significa en su integridad el contexto del 

Noble y Generoso Corán.

 

Así, el tema del “literalismo” de ningún modo concierne a la 

legítima expresión literal, ya que tal desviación, en una de sus 

tantas y singulares características, se corresponde a no tomar 

en cuenta el contexto del texto. Si la exégesis del Corán es 

ortodoxa, literal y obligatoria es porque en realidad cumple 

todas las funciones de una ciencia tradicional, siendo una 

disciplina que requiere de preparación, esfuerzo y vocación por 

lo cual será una tarea vana pretender llegar a la aprehensión de 

los sentidos elevados que su escritura encierra sin contar con la 

opción preliminar, la cual, además, demanda de una 

cualificación correspondiente, sin la cual toda posibilidad de 

“esoterismo” sería suplantada por la falsedad, y la asimilación 

de las verdades profundas por las ilusiones individuales (wahm) 

o las interpretaciones imaginarias.      

 

Entre otras cosas, adviértase además, que lo dicho distingue 

claramente entre la literalidad de una lengua tradicional estable 

y el literalismo inestable de los modos de expresión sujetos a 

una constante evolución de significados. Igualmente, téngase 

en cuenta una mirada severa hacia ciertos hábitos de actualidad 

en la traducción. A propósito de las traducciones del Corán René 

Guénon vertía duras consideraciones de las cuales léase la 

selección del siguiente fragmento:

 

 

“Fuera de tales consideraciones, hay que decir también que una 

traducción del Corán, como por lo demás de todas las escrituras 

sagradas, es en realidad una cosa totalmente imposible; quiero 



decir que la mejor traducción concebible no podría nunca verter 

más que el sentido solamente exterior, lo que evidentemente es 

por completo insuficiente, puesto que lo que se escapa 

forzosamente es incluso en el fondo ¡lo que hay de más 

esencial!” (3)  

 

Evidentemente, esto no sólo se refiere al carácter “vernáculo” 

de una lengua sagrada, sino también a las ciencias tradicionales 

derivadas que son propiamente los soportes adecuados, en 

tanto que formas exteriores, de toda “iniciación” y “esoterismo” 

bien entendidos y como conducentes a la Unidad esencial, pero 

arraigados en una peculiaridad concreta y propias de una 

mentalidad tradicional determinada, con las cuales resulta difícil 

el poder compatibilizar ciertas premisas contemporáneas de la 

“erudición”, mucho menos con la superficialidad de otros 

caracteres subordinados que se relacionan a la consecuente 

vulgarización, y por lo cual es posible entender que ninguno de 

los atributos tradicionales en su originalidad, con los cuales es 

designado el Corán, pueda llegar a vincularse de modo 

fidedigno, efectivo y operativo con el vocabulario occidental del 

cual, el mismo René Guénon, avanzaba consideraciones como la 

siguiente:

 

“El vocabulario occidental ha sido más o menos insuficiente y se 

ha prestado a muchas confusiones, puesto que incluso una 

terminología que quiere ser tan precisa como la de los 

escolásticos no está exenta de ellas: pero eso se ha agravado 

en los tiempos modernos. La grosera simplificación cartesiana 

sin duda tiene mucho que ver, ¿pero no pensáis que no podría 

haber sido adoptada tan fácil y tan generalmente si no hubiera 

respondido a cierta mentalidad que existía ya en occidente y a 

la cual no ha hecho más que dar una expresión más 

nítidamente definida?” (4)



     

Esoterismo III

 

De tal modo, y una vez efectuado algunas advertencias de 

principio, podríamos decir, parafraseando a Guénon, que el 

“esoterismo” siempre será el mismo por todas partes (salvo, 

como suele suceder, que se lo confunda con exoterismo) y en lo 

que afecta a los términos islámicos no pueden dejar de 

comportar indicaciones concordantes que pueden hallarse en 

casi todas las tradiciones con visos de ortodoxia, es decir, todo 

lo que se refiere, salvando la distancia entre semejanza e 

identidad (y que conviene discernir en cada caso), a las 

analogías correspondientes. Adviértase, cuando hablamos de 

“analogía”, que no necesariamente se trata de una relación de 

identidad o de similitud, ni de una situación de equivalencia, y 

por lo cual puede surgir naturalmente una neta distinción, pero 

nunca se refiere a una oposición; por lo cual, los términos de los 

que hablamos no pueden, esencialmente, conllevar oposiciones 

irreductibles con otras figuras particulares que detenten en el 

fondo un simbolismo primordial.   

 

Además, es obvio que dicho simbolismo es siempre aplicable a 

múltiples niveles, siempre y cuando se logre respetar la 

“perspectiva” que corresponde a la naturaleza de cada una de 

las diferentes formas tradicionales y se pueda explicar el 

significado de su Unidad esencial (en consonancia con aquello 

que se desprende del término árabe taçawwuf) como también 

las legítimas razones que hacen a la distinción de sus 

formalidades de la manera en que ello fuera expresado por 

nuestro autor:

 

“No se trata pues de hacer una ‘tentativa de asociación’ entre 

esas tradiciones (que además son más de dos), sino de tomar 



conciencia de su unidad esencial, y también de las razones de 

sus diferencias exteriores” (5)  

 

De ello, es innegable que hay plena conciencia en todos los 

terrenos del Islam, aún cuando se hayan intentado imponer 

ciertas exageradas versiones sobre una “irreductible” oposición 

entre su “esoterismo” y “exoterismo”, cuestión por lo demás 

rigurosamente imposible, inclusive cuando también se hayan 

dado numerosos ejemplos relativamente legítimos de rechazo 

hacia el sufismo, en realidad remitidos a las apariencias (como 

el citado caso de Ibn Taymiyya), y debidos a necesidades 

circunstanciales motivadas por la preservación de cierta 

mentalidad que viene generalizándose al ritmo de los cambios 

cíclicos; pero, esto es otra cosa que se debe diferenciar muy 

bien de la pérdida de precisiones que han sufrido los términos 

árabes en el proceso orientalista, como la añadidura de 

significados abusivos que han dado la falsa imagen de un 

exclusivismo “exotérico” y de un individualismo religioso. Ni 

hablar de la entidad “esotérica” que ha generado tantas 

confusiones como, por ejemplo, y para tan sólo citar una de 

ellas, la doble confusión efectuada en torno al estado de quien 

los gnósticos musulmanes denominan como maydûb 

(arrebatado), lo que en innumerables ocasiones ha sido 

confundido con los grados más elevados, y al mismo tiempo, 

como zindîq (negador consciente de la shariyah) (6). Todo lo 

dicho, surgido generalmente de parte de  orientalistas e 

“islamólogos”, con absoluta negligencia del conjunto.     

 

Es evidente, en cuanto al punto, que esta carencia de vislumbre 

“del conjunto”, entre otras cuestiones, haya sido tomada muy 

cuenta por René Guénon en el sentido de un “signo de la 

época” y haya entrevisto la posibilidad de revertir la situación 

mediante la necesidad de subsanar el defecto de exposición de 



una “suma” de principios inherentes al “esoterismo” islámico lo 

que, evidentemente, habría de proyectarse naturalmente sobre 

el conjunto correspondiente a las formas exteriores ayudando a 

mitigar, en cierta medida, las inevitables confusiones.        

 

De esta manera, si bien es posible contar con numerosas 

exposiciones correspondientes a diversos métodos de la 

espiritualidad musulmana, sin embargo, en tal sentido, nuestro 

autor se lamentaba respecto a la ausencia de una exposición de 

conjunto sobre dicho “esoterismo” (7). He aquí algunas de sus 

palabras, tan vigentes hoy como ayer, sobre quienes deberían 

acometer esa tarea:

 

“Es cierto que no existe una exposición de conjunto del 

esoterismo islámico, y que esa es una laguna lamentable; pero 

¿qué hacer? Confieso que no puedo llegar a todo; hubiera 

siempre querido que otros pudiesen hacer trabajos en el mismo 

sentido, para esa o para muchas otras cuestiones aún; pero, 

desgraciadamente, no veo hasta ahora a nadie que tenga a la 

vez datos suficientes y pueda aportar el espíritu requerido; 

¿Quién sabe si eso se presentará un día u otro?” (8) 

 

Estas palabras parecen referirse a los niveles avanzados de las 

posibilidades teóricas que deberían corresponderle a un 

auténtico mutaçawwuf, es decir, aquel que ya ha ingresado al 

viaje iniciático, sean cuales fueren las estaciones alcanzadas o 

grados de realidad asimilados y quien, evidentemente, tendría 

que ser capaz de mantener relaciones íntimas con los aspectos 

interiores del Islam (9)   

 

Señalemos que, antes de René Guénon, nadie en el occidente 

moderno había aclarado y desarrollado en parte, lo que 

concierne a este punto teniendo en cuenta la notable precisión 



y calidad en la breve serie de artículos que dedicó a la tradición 

islámica, como así también, las numerosas notas al respecto 

diseminadas en el volumen general de su obra. Además, se 

supone de buena fuente que, a buen resguardo y en alguna 

parte de El Cairo, queda un bagaje de algunas anotaciones en 

árabe  y alguna que otra en francés.

 

Sea como fuere, por la índole intelectual, por el método aplicado 

y por el carácter monolítico, sería muy difícil extraer de 

contexto este mismo tema de aquella composición unitaria 

aplicada por Guénon so pena de desnaturalizar su contenido, tal 

como ello se extrae de sus propias palabras, y de las cuales 

citemos otro breve pasaje que bien sintetiza a toda su obra:

 

“[…] jamás hemos entendido encerrarnos exclusivamente en 

una forma tradicional determinada, lo que sería por lo demás 

bien difícil desde que se ha tomado conciencia de la unidad 

esencial que se disimula bajo la diversidad de las formas más o 

menos exteriores, puestos que estas no son en suma sino como 

otras tantas vestiduras de una sola y misma Verdad […]” (10)

 

Probablemente, a modo de ejercicio, sea útil la necesidad de 

advertir en esta cita (tomándola como ejemplo de toda glosa 

revestida del carácter tradicional) que además de los sentidos 

técnicos implicados (alusión, etc.), todo texto, no sólo debe 

conllevar un carácter de síntesis, sino también ser confirmado 

por el contexto y este, a sus vez, si se nos permite la expresión, 

por el “contexto del contexto”; caso contrario, se correría el 

peligro de transformar los conceptos en una distracción y 

abigarramiento de palabras que suelen caracterizar a las 

usuales abstracciones literarias; puesto que, además de 

torcerse la intención original del autor se adulterarían también 

las líneas de transmisión y las fuentes de exposición. En tal 



sentido, compárese este fragmento de Guénon con el anterior 

del anterior, como para dar una idea, al menos aproximada, 

sobre la necesidad de que una expresión clave, tal como 

“conciencia de la unidad esencial”, no se refiere simplemente al 

producto especulativo de una lectura mental, sino debe 

forzosamente requerir para su consecución, de un método 

operativo dentro de una forma dada, y tal como ello es aún 

posible, más frecuentemente de lo que pudiera creerse, dentro 

de la Tradición islámica. (11) 

 

Partes complementarias aunque distintas

 

Precisamente, sobre la Tradición islámica puntualizaba Guénon 

ser de una naturaleza conforme a dos partes complementarias:

 

“La shariyah comprende todo lo que el lenguaje occidental 

designaría propiamente como ‘religioso’,y concretamente todo 

el lado social y legislativo que, en el Islam, se integra 

esencialmente en la religión; se podría decir que la shariyah es 

ante todo una regla de acción, mientras que la haqiqah es 

conocimiento puro; pero debe entenderse bien que es este 

conocimiento el que da a la shariyah misma su sentido superior 

y profundo y su verdadera razón de ser, de suerte que, si bien 

todos los que participan en la Tradición no son conscientes de 

ello, la haqiqah es verdaderamente el principio de la misma, 

como el centro lo es de la circunferencia” (12)

   

Se sigue que, debido a tal y cierta relación de 

complementariedad (no de equivalencia) en el sentido de 

“acompañamiento” de un lado (shariyah) y de “plenitud” del 

otro (haqiqah), al fin de cuentas meras funciones verbales, sería 

un estereotipo toda mirada parcial que contemple cualquiera de 

sus partes, interna o externa, con algún rasgo de exclusividad y 



al margen de su integridad, so pena de caer por un lado en un 

asfixiante formalismo “literalista” o por otro lado en un falso 

esoterismo. Ello quiere decir que el Islam no puede dejar de 

presentarse como único, Tal como la doctrina de Unidad que 

sustenta, y el hecho de comportar dos ordenes distintos, de 

ninguna manera puede ello significar oposición (13) puesto que 

desde el punto de vista del estado humano no puede haber 

meta sin punto de partida, en este caso, teniendo en cuenta la 

“vía” o el “método” (tariqah) que conduce desde la shariyah 

hasta la haqiqah.

 

De este modo, la constante afirmación de la unidad principal 

que caracteriza al Islam en todos los niveles de su doctrina  

implica una resolución armónica  en su estrado superior ya que, 

como toda tradición auténtica, a partir de la preservación 

ineludible de su literalidad ortodoxa  comporta además, 

términos con posibilidades de transposición a las razones 

profundas de las cosas (haqa’iq) u otros ordenes de realidad.

 

Además de estas razones, importa señalar en el resumen de 

este particular punto, la plena vigencia de principios, 

permitiendo observar de hecho, que no puede haber menoscabo 

en poner el acento en la tradicional expresión literal coránica 

cuya originalidad se ha mantenido inviolable a través de los 

siglos como una garantía y señal, no solamente del beneficio 

para todo musulmán y por extensión una oportunidad para la 

humanidad, sino de ser también, el legítimo soporte del llamado 

“toque de gracia” (latifâ) en aquello, debida transposición 

mediante, que puede también entenderse como “último 

sentido” de la Palabra revelada y ser asimilado por un auténtico 

mutaçawwuf  en el seguimiento de su método o tariqâ.      

 

Tales son los motivos por los que siempre convendrá el método 



de aclaración o explicación cuando se usen hoy en día palabras 

tan etiquetadas como “esoterismo” o “exoterismo” y si es 

posible, retomar algo de las expresiones antiguas que son las 

que mejor revelan las ideas; por caso, en el sentido de definir a 

una tradición como “peregrinación”, tal el ejemplo del Islam del 

que podría decirse: es a la vez viaje (limitado) “hacia” Allâh y 

viaje (ilimitado) “en” Allâh; o vivir, conocer, ver, escuchar y 

hablar “para” Allâh en uno y “por” Allâh en el otro (14).  El 

punto de inflexión o donde acaba el primer viaje y comienza el 

segundo puede reconocerse en el instante en que el peregrino 

logra disolver el fantasma con el cual se imagina poseer un ser 

propio y asume efectivamente el estado de al-arif bi ‘Llah (aquel 

que conoce en Dios).    

 

No obstante lo dicho, cabe el acompañamiento de una 

advertencia:  si bien dichas definiciones poseen las 

posibilidades de una correcta adecuación en nuestro idioma y 

corresponden expositivamente a legítimos puntos de vista 

tradicionales, en rigor, no escapan a las limitaciones 

explicativas y a las funciones verbales por lo que se impone una 

reserva de lo inexpresable ya que, por ejemplo, entre otras 

razones, las preposiciones “para”, ”por” y ”en” son tan sólo 

categorías gramaticales fijadas por Aristóteles con el 

condicionante de haber sufrido diversas reelaboraciones antes 

de transformarse en la praepositio latina y luego pasar por el 

proceso español; por lo cual, las funciones de su rección no 

coinciden con el uso técnico de la sustancia de expresión ni de 

la forma de expresión que corresponden al providencial dominio 

lingüístico del árabe coránico, produciéndose ciertos fenómenos 

de reducción inherentes a toda traducción, entre los cuales 

podríamos mencionar, remitiéndonos sólo al interés tradicional, 

la absoluta ignorancia del abjad (correspondencia del 

simbolismo numérico), el “enmudecimiento” (pérdida completa 



del simbolismo sonoro) o el ”ensordecimiento” (cuando las 

consonante pierden su cualidad sonora). Asimismo, respecto a 

la necesaria índole cualificatoria y motivadora de estas 

definiciones que nos ocupa, conviene decir que tanto en lengua 

coránica como en doctrina coránica siempre podrán sugerir una 

asociación interna necesaria, es decir, el implícito y el carácter 

motivado que conlleva todo símbolo y toda expresión 

tradicional, representando por anticipación diversos grados de 

la unión con Dios; pero, en rigor, por más transparente y 

espiritual que sea la expresión o el símbolo, nunca podrán 

convenir a la Realidad divina, ya que se basta a sí misma, tal 

como ello ha sido expresado por los más grandes saboreadores 

del sufismo.   

 

A propósito del término sufismo

 

Al margen de los episodios relacionados al falso “esoterismo” 

(del cual por las extensas aclaraciones que requiere no 

podemos tratar aquí) vinculado también y en cierta medida con 

el terreno “paretimológico” concerniente a ciertas ideas 

desviadas provenientes de aquello denominado como “ilusión 

etimológica” y en el mejor de los casos, de una etimología 

ambigua o dudosa, conviene señalar no obstante que algunos 

grandes mentores de impecable trayectoria espiritual han 

sabido integrar el término “sufismo” dentro de las explicaciones 

ortodoxas, aunque sin poder evitar, lamentablemente, que este 

se dispare en multitud de vulgarizaciones y acepciones 

heterodoxas dentro de las cuales la voz parece hoy desembocar 

irremediablemente. Al respecto, bastará seguir recurriendo a un 

par de  definiciones otorgadas por el Sheikh Abdel Wahid Yahya:

 

“[…] Los occidentales han forjado el término ‘sufismo’ para 

designar especialmente el esoterismo islámico (cuando es que 



taçawwuf puede aplicarse a toda doctrina esotérica e iniciática, 

en cualquier forma tradicional a que la misma pertenezca); pero 

este término, además que no es más que una denominación 

enteramente convencional, presenta un inconveniente bastante 

enojoso: es que su determinación evoca así inevitablemente la 

idea de una doctrina propia a una escuela particular, cuando es 

que nada hay de tal en realidad, y cuando es que las escuelas 

no son aquí mas que turuq, es decir, en suma, métodos 

diversos, sin que pueda haber ahí en el fondo ninguna 

diferencia doctrinal, ya que ‘la doctrina de la Unidad es única’ 

(et-tawhîdu wâhidun). Por lo que es de la desviación de estas 

designaciones,las mismas que vienen evidentemente del 

término sufi; pero, al respecto de este hay lugar primeramente 

a decir esto: Es que nadie puede decirse jamás sufi si ello no es 

por pura ignorancia, ya que prueba por ahí mismo que no lo es 

realmente, siendo esta cualidad necesariamente un secreto 

(sirr) entre el verdadero sufi y Allâh; uno puede solamente 

decirse mutaçawwuf, término que se aplica a quien quiera que 

entra en la vía iniciática, y ello, a cualquier grado que haya 

llegado, pero el sufi, en el verdadero sentido de esta palabra, es 

solamente aquel que ha alcanzado el grado supremo” (14)      

 

Evidentemente, la contundencia de Guénon habla a las claras 

que no se trata simplemente de una cuestión de semántica, tal 

como se acostumbra a decir entre quienes suelen identificarse 

con el término (aún entre aquellos de los que no hay motivos 

para dudar sobre su conformidad en una legítima vía). Máxime, 

cuando el adjetivo semántico alude a una operación que nada 

tiene que ver con la estabilidad de las fórmulas tradicionales, ya 

que es empleado para referirse a todo lo que afecta a la 

“circulación significante”, es decir, a los “cambios semánticos” 

o al modo en que se hace posible entender la inestabilidad de 

un vocablo sometido a usual vulgarización, al igual que casi 



todo vocativo bajo las determinadas corrientes mentales que 

prevalecen. 

 

Es más, teniendo en cuenta que la voz de referencia (no las 

etimologías dadas) parece tener un raro y difícil tratamiento 

dentro de los métodos tradicionales como los correspondientes 

al orden del auténtico y original adjab o al de ilmu-l-hurûf  que 

le darían cierto carácter de “cifra” (sin necesidad de relaciones 

etimológicas), devendría el tema en una circunstancia que 

avalaría taxativamente lo expuesto por Guénon aclarando el 

confusionismo derivado y señalando que sólo puede aludir a lo 

esencial inescrutable. Pero, será más apropiado leer otra de sus 

notables aclaraciones sobre el mismo punto:

 

“Poco importa, por lo demás, a este considerando, que la 

palabra ‘sufi’ misma y sus derivados (taçawwuf y mutaçawwuf) 

hayan existido en la lengua desde el principio, o que sólo hayan 

aparecido en una época más o menos tardía, lo que es todavía 

un gran tema de discusión entre los historiadores, la cosa pudo 

muy bien haber existido antes que la palabra, bajo otra 

designación, sea incluso sin que se haya sentido por entonces la 

necesidad de darle una. Por lo que concierne a la procedencia 

de esta palabra, la cuestión es quizás insoluble, al menos desde 

el punto de vista empleado habitualmente: diríamos de buena 

gana que hay demasiadas etimologías supuestas y ni más ni 

menos plausibles unas que otras […] Por nuestra parte vemos 

ahí sobre todo una designación puramente simbólica, una 

especie de ‘cifra’ si se quiere, que, como tal, no necesita tener 

ninguna derivación etimológica propiamente hablando, se 

encontrarían además entre otras tradiciones casos comparables 

(en la medida, enténdase bien, que lo permite la constitución de 

las lenguas de que se sirven) […]” (15)

 



Señalemos que “las demasiadas etimologías supuestas” 

mencionadas por René Guénon, probablemente, hayan servido 

para alimentar la abundancia de traducciones deficientes, 

contribuyendo, de uno u otro modo, en el aumento de confusión 

de los ordenes que corresponden a los términos de referencia  y 

según se desprende del intento de “gramatizar” para una 

determinada mentalidad aquello “vernáculo” de una lengua 

(con una consecuente lexicografía especializada y “erudita”) por 

lo cual, obviamente, y con cierta facilidad se infiere la dificultad 

en superar el malentendido.

 

No obstante, siempre será posible remitirse a las fuentes y 

constatar las expresiones de una mayoría de sabios 

musulmanes quienes en coincidencia con las citas de Guénon 

han echado luz  sobre aquello de lo que verdaderamente se 

trata en los  términos comentados. Citemos como ejemplo al 

Sheikh abd al-halim Mahmûd (otrora Gran Imâm de la 

Universidad Al-Azhar) quien en su libro sobre Al-Ârif billâh Abû 

al-Abbâs al Mursî expresara lo siguiente:

 

“ […] en tanto bajo este aspecto taçawwuf ya no se trataría de 

un madhab particular porque se refiere a la Verdad Absoluta de 

lo cual, además, se infiere que el término turuq no constituye 

escuelas divergentes, sino variadas formas o caminos que 

acaban en la Unicidad de Allâh” (16)

 

Igualmente, podríamos citar al propio Abû al Abbâs Al-Mursî 

quien en un sentido análogo ha dicho:

 

“Nuestra tariqa no pertenece a la gente de oriente ni a la gente 

de occidente, sino que es transmitida de ‘uno’ en ’uno’ de quien 

es el primer Polo”.

 



Como para resumir, digamos ahora, que si un uso coherente de 

los términos “esoterismo” y “exoterismo”, cuando corresponda 

utilizarlos, deben pasar bajo el método de una rigurosa 

correlación, ya que devendría en un defecto de idea y de 

concepto, y hasta en un absurdo verbal al justificar a uno sin el 

otro. De la misma manera, al decir de los grandes mentores, el 

hombre en estado de individuación no puede considerar 

haqiqah sin shariyah. En tal sentido, y cuando ello sea 

procedente (ya que hay casos en los que no se puede hablar en 

definitivo, ni tampoco de una rigurosa necesidad) la concepción 

tradicional define precisamente la función de “soporte” como 

una base o punto de partida, un sostén o cimiento que no 

solamente dispensa a una mayoría cierta preservación 

(salvación) de aquello conocido como “tinieblas exteriores”, sino 

también otorga cierta “estabilidad” a los que en muy menor 

número, se hallen predispuestos a hollar un sendero de 

trascendencia (tariqâh), ya que nadie puede sumergirse en la 

Realidad profunda (haqiqah) si previamente no ha logrado 

tomar el control de las apariencias. 

 

En lo que puntualmente concierne, además de su peculiaridad, 

con relación a una forma determinada, una vez más René 

Guénon aclaraba notablemente a la luz tradicional que la 

shariyah representaba la “gran ruta” recorrida por todos los 

seres, y nos sumaba las siguientes consideraciones:

 

“Los seres, en efecto, desde que se encuentran actualmente en 

la multiplicidad, están forzados a partir de ahí para cualquier 

realización que sea; pero esta misma multiplicidad es al mismo 

tiempo, para la mayoría de entre ellos, el obstáculo que les 

detiene y les retiene: Las apariencias diversas y cambiantes les 

impiden ver la verdadera realidad, si puede decirse, como la 

envoltura del fruto impide ver su interior; y este no puede ser 



alcanzado más que por aquellos que son capaces de penetrar la 

envoltura, es decir ver el Principio de todas las cosas, puesto 

que la manifestación misma entera no es ya entonces más que 

un conjunto de expresiones simbólicas del mismo. La aplicación 

de esto al exoterismo y al esoterismo entendidos en su sentido 

ordinario, es decir, en tanto que aspectos de una doctrina 

Tradicional, es fácil de hacer: Ahí también, las formas exteriores 

ocultan la verdad profunda a los ojos del vulgo, cuando es que 

las mismas la hacen al contrario aparecer a unos pocos, porque 

lo que es un obstáculo o una limitación para los demás deviene 

así un punto de apoyo y un medio de realización. Es menester 

comprender bien que esta diferencia resulta directa y 

necesariamente de la naturaleza misma de los seres, de las 

posibilidades y aptitudes que cada uno lleva en sí mismos, ello, 

si bien que el lado exotérico de la doctrina juega siempre 

también exactamente la función que debe jugar para cada uno, 

dando a los que pueden ir más lejos todo lo que les es posible 

recibir en su estado actual, y proporcionando al mismo tiempo a 

los que le rebasan los ‘soportes’, que sin ser jamás de una 

estricta necesidad, puesto que son contingentes, pueden sin 

embargo ayudarlos enormemente a avanzar en la vía interior, y 

sin los cuales, las dificultades serían tales, en algunos casos, 

que equivaldrían de hecho a una verdadera imposibilidad” (17)

 

Así, con reserva de otras aclaraciones que seguirán más 

adelante, y sin la  pretensión de tratar exhaustivamente el 

tema, deberíamos concluir que el “esoterismo” no es el lado 

“interior” ni “oculto” de una forma o doctrina dada. Así como el 

“esoterismo islámico” no es el “sufismo” ni este una forma de 

escuela particular, se trata en realidad, de lo esencial de toda 

doctrina tradicional en la que se fundamenta, cual por la 

diversidad de las necesidades humanas sólo puede servirle, en 

los casos correspondientes, como soporte preliminar y 



obligatorio.

 

Notas 

 

1)  Véase “Influencia de la civilización islámica en occidente”. 

     

 

2)  En “Apercepciones sobre el esoterismo Islámico y el 

Taoísmo”.

 

3)  Carta a Louis Cattiaux (El Cairo, 7 de febrero de 1949

 

4)  Carta al mismo destinatario de la nota precedente (El Cairo, 

20 de marzo de 1950   

 

5)  Extractos de cartas a Charbonneau-Lassay (Blois, 19 de 

febrero de 1927. 

 

6)  Punto doctrinal magistralmente elucidado por el Sheik al-

Alawi (Véase su Al-Alminah Al- Quddûsiyya) 

 

7)  Circunstancia que, podríamos decir, no se ha modificado 

hasta el momento.

 

8)  Fragmento de carta a Louis Caudron (26 de junio de 1937) 

 

9)  Esto parece referirse también a cuestiones relacionadas con 

la difusión y el reconocimiento del Islam por parte de aquellos 

componentes cualificados de otras tradiciones en estado de 

necesidad de los principios trascendentes de la humanidad. 

 

10)  “El simbolismo de la Cruz” (Prefacio)

 



11)  Con relación a una forma completa y vigente donde no hay 

demasiados obstáculos como para impedir a cualquier 

musulmán con buena intención y cumplidor de las normas tener 

allanado el sendero que le permita acceder a lo que se describe 

simbólicamente como el “Paraíso de los fieles”. Mucho menos, 

para las predisposiciones respectivas de lo que siempre deberá 

considerarse como una minoría, en la aspiración de lograr 

fructificar sus cualificaciones.

 

12)  “Apercepciones sobre el esoterismo Islámico y el Taoismo 

(Cap.1)  

 

13)  Ya que ésta, por su carácter de irrealidad, es siempre 

relativa y sus razones sólo pueden corresponder a un grado de 

apariencias.

 

14)  “Cuadernos del Sur” 1947, 153-155. Igualmente, véase 

“Apreciaciones sobre el esoterismo Islámico y el Taoísmo” 1.  

 

15)  “Sufismo”, en Le Voile d’Isis (agosto-septiembre 1934) y en 

Etudes Traditionnels (octubre-diciembre 1986).

 

16)  Corresponde al cap. “El Islam y el Taçawwuf”, traducido al 

francés por Ahmad Al-Murtada.

 

17)   “Apercepciones sobre el esoterismo Islámico y el Taoísmo” 

(Cap. II)

Public. en www.musulmaneandaluces.org

EL NEOSUFISMO DE IDRIES SHAH

http://www.musulmaneandaluces.org/


FRANCISCO MIÑARRO

 
 

       

 El interés suscitado por el Sufismo en Occidente hace posible la 

aparición de ciertas interpretaciones destinadas a falsear y 

mutilar la esencia del "taçawwuf". Algunas de ellas derivan 

directamente de una pretendida asociación con movimientos 

sufíes actuales, conteniendo a menudo instrucciones auténticas 

entremezcladas con afirmaciones de innegable cariz ocultista. 

Los escritos del fallecido Idries Shah forman parte, 

indudablemente, de tales exposiciones. ¿En qué nos basamos 

para lanzar esta acusación? 

 

        La historia se remonta a 1962. Es entonces cuando Reggie 

Hoare, discípulo de Ouspensky, "descubre" a Shah. Éste se 

presentaba como mensajero de los "Guardianes de la Tradición" 

y portaba un documento llamado "Declaración del Pueblo de la 

Tradición" (publicado después por Octagon Press, 1966 y 1974, 

y reproducido en J. G. Bennet, "Witness: the story of a Search", 

Tucson, Omen, 1974). Shah declaró que los Guardianes 

pertenecían a una "jerarquía invisible" (es imposible no 

relacionar esto con la célebre "Hermandad blanca" del 

teosofismo) que lo habría escogido para transmitir su sabiduría 

a los individuos apropiados. Buscaba, por lo tanto, discípulos y 

ayudantes europeos -preferentemente ricos- para ayudarle en 

su proyecto de "transformar el mundo". 

 

        Había fundado ya por entonces la S.U.F.I., "Society for 

Understanding Fundamental Ideas", un movimiento de 

inspiración claramente moderna, por no decir "antitradicional", 

cuya labor editorial no ha pasado inadvertida en España (ed. 



Barath, más tarde denominada Ed. Sufi, Madrid). Al menos, 

poseía un cierto sentido de la ironía. Shah reivindicaba para sí 

unos orígenes que se remontaban a los reyes sasánidas, a 

Abraham, a Muhammad... ¡y al duque de Hamilton! Todas estas 

pretensiones no pasan de ser simples fábulas tendentes a 

legitimar una labor de extrema vulgarización. Además, se 

autoproclamaba "Gran Jefe de la Tariqa sufi" (?).

 

         En ciertos textos se menciona su "condición" de hijo 

primogénito del nawab -especie de maharajah- de Sardana, 

cerca de Delhi. "su familia -se afirma en la contraportada de su 

libro "Los Sufis", Barcelona, Kairós, 1996- procede del 

principado de Pagham, donde sus antepasados reinaron desde 

1221"; lo cierto es que, si hacemos caso a P. Washington ("El 

mandril de Madame Blavatsky", Barcelona, Destino, 1995, de 

donde he obtenido mucha información) su familia pertenecía, 

efectivamente, a una tribu afgana de Pagham... recompensada 

con tierras y un título por sus simpatías pro-británico as en los 

años que precedieron a la Primera Guerra Afgana. La derrota 

británica de 1841 motivó la expropiación de las tierras del 

bisabuelo de Shah (Jan Fishan Khan) -y atención a este nombre-. 

El padre de Idries, Ikbal Ali (1894-1969), se estableció en 

Inglaterra antes de la Primera Guerra Mundial, por lo cual 

nuestro hombre, aunque nacido en 1924 en Simla, en las 

estribaciones del Himalaya (otra referencia que nos recuerda a 

las fantasías de Blavatsky y sus "compinches"), creció en 

Sutton, un suburbio londinense. Idries, algo más tarde, 

trabajando para su padre como representante, se vio envuelto 

en un turbio asunto de importación de carne halal en Uruguay, a 

raíz del cual Ikbal Ali fue acusado de estafa por el embajador 

británico en Buenos Aires. En la década de los 50, Idries aparece 

como secretario del director del Museo de Magia y Brujería de la 

isla de Man y publica su primer libro, "Magia Oriental". Al igual 



que Blavatsky y Gurdjieff, Shah afirma haber estudiado Sufismo 

en remotos y no especificados rincones de Asia Central (cf., a 

este respecto, los textos de L. O. Elwell-Sutton, "Sufismo y 

pseudo sufismo", en "Encounter", vol. XLIV, nº 5, mayo de 1975, 

y J. Moore, "Neosufismo: el caso de Idries Shah", en "Religion 

Today". También L. Courtland, "The diffusion of Sufi ideas in the 

West", Boulder, Colorado, 1972). El ya citado Bennet -a su vez, 

un "aprendiz de brujo" que había tomado buena nota de los 

métodos de Gurdjieff y Ouspensky- le regaló en invierno de 

1965-66 su propiedad de Coombe Springs, tras unas duras 

negociaciones con los administradores de la finca. Shah supo 

convertir el asunto en una prueba del compromiso de Bennet 

con su "crecimiento espiritual". Según N.Saunders ("Alternative 

London", 1970), el propio Shah escribió bajo el nombre de 

Rafael Lefort ("Los maestros de Gurdjieff", trad. castellana en la 

mencionada Ed. Barath) el relato de unas conversaciones con 

los maestros de Gurdjieff, en el que se insinuaba que Idries iba a 

reemplazar a este último -un "mal discípulo"- en tanto que 

maestro para occidente; precisamente, fue tras la lectura de 

este panfleto que Bennet accedió al intento de "chantaje 

emocional" y donó sus propiedades. Shah no dudó en expulsar a 

Bennet y a sus discípulos de su propia casa, prohibiéndoles la 

entrada. Un año más tarde, vendió la propiedad a una 

inmobiliaria por cien mil libras y se compró una mansión cerca 

de Kent. 

 

        Hay otro detalle significativo de la trayectoria de Shah, 

además de su pretensión de ser el representante de los 

"Pueblos de la Tradición", y es su insistencia en que venía del 

monasterio Sarmoung, nunca localizado... ¡aunque descrito en 

un texto de Gurdjieff! 

 

        Por otra parte, Shah estableció en los 60 una compleja red 



de seguidores influyentes en los medios culturales de Inglaterra, 

entre los que se cuentan Robert Graves, Ted Hughes y Doris 

Lessing. Ésta, siempre reacia a hablar públicamente de Sufismo, 

aportó un significativo detalle en una entrevista. A la pregunta 

de por qué esa trayectoria del feminismo marxista al Sufismo, 

Lessing contestó: "Cuando empecé era marxista, materialista, 

tenía ideas progresistas sobre el hombre y su futuro... Después 

de ese libro -se refiere a "El cuaderno dorado"-, pensé que podía 

escoger entre callarme o tratar de ver más claro. Hice lo último. 

En cierto sentido, seguía siendo materialista, en la medida en 

que todo podía ocurrir a niveles más finos y sutiles de la 

materia. Por ello recurrí a la ciencia ficción" (Cristina Peri Rossi, 

1988, apéndice a "El cuaderno dorado", Ed. Círculo de Lectores, 

Madrid, 1989. Hay algo aquí que inevitablemente nos recuerda 

al concepto de materia en Leadbeater y otros segundones de la 

Sociedad Teosófica). Con respecto a Robert Graves, cualquiera 

que haya leído "La Diosa Blanca" podrá comprobar la cercanía 

de este autor con muchas de las tendencias del seudo-

espiritualismo moderno.             

 

        Además, Graves sufre de una peculiar obsesión, que le 

hace ver, incluso en los hexagramas del "I Ching" (o más bien 

en la interpretación que de ellos se desprende en la obra de 

Confucio) una confirmación del "triunfo del patriarcado" (cf. "Los 

dos nacimientos de Dionisio", Barcelona, Edhasa, 3ª ed., pp. 

223-224). Además, es frecuente en él tratar de resaltar las 

relaciones estructurales entre Sufismo y Masonería... lo cual, 

precisamente, era uno de los objetivos -muy secundarios, 

ciertamente- de la Sociedad Teosófica. En "The Theosophical 

Glosary" (Blavatsky-G. R. S. Mead, Londres, The Theosophical 

Publishing Society, 1892. Trad. castellana: "Glosario teosófico", 

Barcelona, 1916/1920, dos tomos, y también en Ed. Kier, 

Buenos Aires, 1971, un tomo) hay expresas indicaciones sobre 



el tema. Por otra parte, la pretensión de hacer derivar el 

término "sufismo" del griego "sophia" -Graves, Blavatsky, Shah, 

etc... (y de ahí la utilización del neologismo "sufi", sin acento, en 

lugar de "sufí", con acento)- no es tan inocente como a primera 

vista podría parecer. Se trata con ello de establecer una ruptura 

entre Sufismo e Islam, haciendo derivar al primero de algunas 

supuestas ramas del neoplatonismo. En resumen, 

occidentalización encubierta. 

 

        Shah incluso persuadió a Graves para que prestara su 

nombre a una nueva versión del "Rubaiyat" de Omar Jayyam, 

traducción basada en un supuesto manuscrito nunca mostrado 

y "desconocido en occidente". Moore (en "Neosufismo...") indica 

que el libro de Graves no era una traducción, sino la copia de un 

comentario victoriano (auténtico), supuesta traslación debida a 

un tal "Jan Fishan Khan MS" (¡el propio bisabuelo de Shah!), 

"poeta" del siglo XII (!), de un poema de Jayyam (que, por 

supuesto, nunca escribió). 

 

        En cuanto a los métodos de propaganda y/o captación 

utilizados por la S.U.F.I. (en España, Ed. Sufi), dirigida por Omar 

Ali Shah, hermano de Idries, quizá sea útil reproducir aquí 

mismo el extracto de un mensaje que recibí hace tiempo, 

relatando una curiosa experiencia en un momento de búsqueda 

sincera: "Contacté con los Sufis del amigo Shah a través de una 

dirección que aparecía en uno de sus libros. Recibí una carta de 

una persona que no se identificó, en la que se me conminaba a 

leer los libros de una lista que "se adjuntaba", estrictamente en 

el orden en que aparecían en dicha lista, se hubieran o no leído 

con anterioridad, y luego volver a ponerme en contacto 

escribiendo al apartado de correos inicial, indicando los motivos 

de mi búsqueda, para, si mi escrito era convincente, concertar 

una cita personal. Aparte de ciertas incorrecciones lingüísticas 



que no me parecieron bien, hubo un hecho que me intrigó 

durante varios días: el sobre donde venía la carta que recibí no 

contenía ninguna lista. 

 

        Finalmente, aunque no muy convencido de que mis 

interlocutores pudieran cometer semejante chapuza, lo atribuí a 

un despiste de la secretaria del "Maestro". Como tenía 

instrucciones de no escribirles hasta haber leído los libros, les 

llamé por teléfono y, aprovechando mi paso por Madrid, visité 

su local y compré (a un 75% de su precio) tres o cuatro de los 

cinco primeros títulos de la lista que allí mismo me acababan de 

proporcionar. Creo recordar que la lista tenía de 10 a 15 títulos, 

casi todos de su propia editorial (ingeniosa manera de 

promocionar sus libros). Pero había problemas: antes de decidir 

cuantos libros me llevaba, observé que el segundo de la lista 

estaba agotado y por lo tanto no tenía sentido llevarme ninguno 

posterior, más la señora que me atendió entre charla y charla 

telefónica - en las que me demostró que hablaba inglés con 

desparpajo- y que ya me había advertido -sin habérselo 

preguntado yo- que para seguir las enseñanzas de la asociación 

no era necesario ser musulmán, me confesó que no pasaba 

nada si saltaba algún título, e incluso si escribía habiendo leído 

tan solo cuatro o cinco libros. Más adelante pude detectar 

ciertos errores que se me antojaron incompatibles con la 

enseñanza tradicional: en el libro "Los maestros de Gurdjief", en 

el momento culmen, cuando el autor tiene acceso al Sancta 

Sanctorum de la enseñanza sufi, se expone cómo el gran 

Maestro se servía de unas máquinas formidables para controlar 

la meditación de sus discípulos. Aberrante ¿no? En otro libro 

dedica varios párrafos a eliminar las reticencias al uso de 

ionizadores, imprescindibles para realizar ciertas prácticas 

diarias de meditación en un ambiente urbano, en el que algunos 

principiantes pudieran desenvolverse". 



 

        Hablemos claro: el seudo-sufismo de Shah, lejos de 

entenderse como una metafísica que parte del credo musulmán 

-"no hay divinidad si no es la Divinidad"-, se identifica con el 

origen de un método científico de procedimiento inductivo y se 

define a modo de "doctrina secreta" subyacente en todas las 

formas religiosas, idea hábilmente utilizada en vistas a un fácil 

sincretismo; de aquí la tentativa de escindir al Sufismo del 

universo espiritual del que depende y del que extrae toda su 

realidad. El único criterio objetivo para juzgar al Sufismo es la 

verdad intrínseca del mensaje de Muhammad y los frutos 

espirituales de este mensaje, criterio que Shah desplaza y anula 

para asentarlo en un misticismo abiertamente impregnado de 

psicologismo, seudo-erudición y neodarwinismo. El Islam está 

"fijado" en el Corán, y su mensaje -centrado en lo Único que Es- 

se descubre y se acentúa en el "taçawwuf". Para el sufí, la 

realización espiritual parte de la revelación coránica, y no hay 

"ciencia de la certidumbre" que no se remonte, directa o 

indirectamente, a los Testimonios -"Shahada"- del Islam. No 

obstante, la intención de Shah consiste precisamente en 

desligar el "taçawwuf" del Islam o, dicho de otro modo, en 

desgarrar el centro de la periferia, o el núcleo de la corteza, y 

ello a partir de una pretendida autoridad capaz de extraviar y 

convencer al lector no advertido. El Sufismo, por otra parte, es 

plenamente ortodoxo a pesar de las audacias verbales que lo 

caracterizan -lo contrario implicaría el absurdo de admitir un 

esoterismo sin legitimidad alguna-, y lo es porque se considera 

la "médula" -"lubb"- del Islam, y porque toma impulso a partir 

de la forma islámica, y no de otra. Hablar, por lo tanto, de 

"sufíes cristianos", como hace Shah, no deja de ser una 

antinomia externa y una imposibilidad interna. Si, según la 

perspectiva coránica -y, a priori, desde las coordenadas del 

esoterismo islámico- Allah ha creado el mundo como un Libro (y 



de ahí la importancia otorgada a los símbolos naturales, 

considerados como aleyas al ser la Creación una exteriorización 

de la palabra de Allah), y, asimismo, Su Revelación ha 

descendido en forma de Libro, para nuestro autor, por el 

contrario, los Libros Revelados representan ante todo la 

exteriorización de una inevitable evolución de la conciencia 

humana concentrada en ciertos grupos de población. Este 

mismo psicologismo reduce el significado de la angelología 

islámica hasta no ver en ella sino una interpretación cifrada de 

los desarrollos superiores de la mente. 

 

        No nos extraña, pues, que Shah equipare la "Inteligencia 

independiente" de Averroes -desfigurada al máximo por la 

hermenéutica occidental- con el inconsciente colectivo jungiano. 

En cuanto al lugar destacado que Shah otorga al "evolucionismo 

sufi", e incluso prescindiendo de extendernos demasiado sobre 

ese neodarwinismo citado líneas atrás (llega a mencionar 

ciertas supuestas herencias del animalismo, de donde 

deducimos que el objetivo principal del autor es el 

desvelamiento de la presumible "modernidad" intelectual del 

"taçawwuf"), es obvio que con ello tiende a asimilar las 

"estaciones" de la realización iniciática con una metódica 

activación de "órganos sutiles" en vistas a una evolución 

consciente del individuo humano (cf. pp. 95, 415 y ss. de "Los 

Sufis", op. cit.). En suma, fenomenismo de matiz ocultista frente 

a realización metafísica. 

 

        Dos últimas observaciones: significativamente, Shah 

despoja a la lengua árabe de su espiritualidad intrínseca para 

concluir de su complejo sistema de relaciones semánticas una 

especie de lenguaje cifrado de índole claramente psicológica; 

esta reducción ontológica que va del símbolo al signo halla su 

compensación paródica en su insistencia en el supuesto influjo 



histórico del Sufismo sobre el Vedanta o sobre el Zen... Así pues, 

por un lado, se destaca la utilización de una exégesis exterior 

que minimiza el carácter esencialmente iniciático de la 

perspectiva sufí, y, por otro, la acentuación de imaginarios 

condicionamientos históricos que, al hacer desbordar al Sufismo 

de su continente espiritual, lo reduce a un seudo-esoterismo 

carente de estructura y, por lo tanto, subliminalmente, de toda 

autoridad, a pesar de las apariencias en contra.

(de la antigua web “Traditio”)

At-tasawwuf al-Islami y el seudo-
sufismo

Autor: Sergio Fritz 

Fuente: Revista Bajo los Hielos

Rituales sufíes en occidente.
  
     Con gran pavor observamos cómo en los últimos años han 
aumentado los errores en torno al at-tasawwuf al-islami (esoterismo 
islámico), más conocido en nuestras sociedades bajo el nombre de 
Sufismo (2). Si las obras de autores modernistas y contratradicionales 
(3) como Osho, Idries Shah y Omar Ali Shah (4) (quienes sin contar con 
la autoridad han pretendido no solamente “explicar” sino, y esto es 
quizás lo peor, “representar” al at-tasawwuf al-islami) son por sí 
mismas bastante inconsistentes para presentarse como inspiradas por 
el objeto que aquí se tratará e inevitablemente notorias en sus 



intenciones de parodiar lo que en el mundo occidental se conoce como 
Sufismo; la confusión adquiere distintos niveles, los cuales a 
continuación deseamos examinar a fin que el buscador sincero de la 
espiritualidad tradicional (pertenezca o no a una tariqah (5); pero 
especialmente éstos) no vea su trabajo perdido. Revisemos, entonces, 
algunas de las visiones equívocas más frecuentes en torno al at-
tasawwuf al-islami.
1) EL TASAWWUF COMO ALGO ORIGINADO FUERA DEL ISLAM
Esta concepción es profesada por los orientalistas, especialmente los 
islamólogos, 
los seguidores de la New Age (Nueva Era de Acuario) en general y neo-
sufistas orientales y occidentales en particular (6), y la tendencia 
fundamentalista islámica llamada wahhabita salafi (7). Es preciso 
también señalar que hay musulmanes que sin ser fundamentalistas, 
profesan sin embargo concepciones e ideas similares a estos últimos. 
Estos musulmanes, que son la generalidad, solo conocen –sea por 
hábito o por lecturas- la shari’ah (la Ley sacra), razón por la cual son 
llamados “sharaitas”, niegan temerariamente que la tradición islámica 
tenga un dominio interno (metafísico o esotérico), la haqiqah (Verdad).

Para ellos, el at-tasawwuf al-islami se originaría en otras tradiciones o 
simplemente sería un sincretismo que tomaría elementos 
neoplatónicos, zoroastrianos, hindúes y judíos.
Sin embargo, basta un poco de estudio de lo que es Sufismo para darse 
cuenta que las referencias principales del at-tasawwuf al-islami se 
hallan en el Islam como forma histórica, es decir en el Qur´an y Sunnah 
(consejos, dichos y gestos del Profeta Muhammad). Así pues, tanto el 
Qur´an como la Sunnah del Profeta son las referencias principales en 
los que insisten los shuyukh del at-tasawwuf al-islami, es decir los 
Maestros sufíes. Además, toda tariqah se legitima a través de una 
cadena espiritual o silsilah, que se remonta hasta el Profeta 
Muhammad, es decir reconoce su origen en el mismo fundador de la 
última tradición revelada. 
El respeto por la Shari´ah en los sufíes es algo que no puede 
cuestionarse; a pesar 
que puedan verse ciertos actos como alejados de aquélla. Pero esto es 
solo un error, pues Shari´ah y Haqiqa son dos caras de la misma 
moneda.

2) EL TASAWWUF COMO ALGO AUTONOMO DE UNA FORMA 
TRADICIONAL
Un error muy frecuente en los llamados “neo-sufíes”, o mejor aun 



“seudo-sufíes”, es la creencia que se puede practicar el Sufismo sin el 
Islam (8). Esto no sólo es absurdo desde todo punto de vista, sino 
además constituye un gran peligro. Una pretensión tal implica creer 
que la flor puede erigirse sin el tallo o que el agua puede sostenerse en 
el aire, sin requerir de un recipiente.
De esta forma se quiere desgajar el corazón del cuerpo y crear una 
especie de autómata, un cuerpo sin vida real. Un Sufismo sin Islam es 
como pensar que la Qabbalah no tiene relación con el Judaísmo; algo 
francamente imposible, pues en esta interpretación no se concibe el 
hálito de vida ni el sostén que lo fundamenta.
Lo único que puede surgir de tal creencia es simplemente una parodia 
de Sufismo. Y así se toma de éste sólo lo que parece más simple y 
atractivo; desvaneciéndose toda la profundidad que implica un camino 
interior tradicional.

3) EL TASAWWUF COMO INNOVACION
Algunos musulmanes consideran al Sufismo como una innovación (bid
´a) y por tanto algo ilegal y reprochable. Sin embargo, quienes hacen 
esta crítica desconocen los orígenes y la búsqueda misma del 
Tasawwuf, como su urgencia dentro del Islam.
Es importante tener claro que el Tasawwuf es una realidad que en 
algunos momentos requirió de una expresión a través de turuq (plural 
de tariqah); pero que no puede confundirse lisa y llanamente con éstas. 
Por otra parte, el fin mismo del Tasawwuf es una profundización del 
Islam, y por tanto nada ajeno a éste. Al respecto cabría recordar el 
célebre “hadith de Jibri’il” (a.s), donde se nos muestra los tres pilares 
en que se fundamenta la tradición islámica como forma tradicional 
particular: Iman, Islam e Ihsan; siendo precisamente en este último 
aspecto donde el Tasawwuf encuentra su preeminencia.
Uno de los mayores sabios islámicos, el jurista y fundador de una de las 
cuatro escuelas de jurisprudencia islámica (fiqh), el Imam Malik, 
demostró no sólo la legitimidad del Tasawwuf dentro del Islam, sino 
además su imprescindibilidad. Y así dijo: «Man tasawwafa wa lam 
yatafaqqa fa qad tazandaqa wa man tafaqqaha wa lam yatasawwaf fa 
qad tafassaqa wa man jama`a bayn al-ithnayn fa qad tahaqqaqa.» 
[“Aquel que practica tasawwuf sin aprender Shari´ah (Ley sacra) 
corrompe su fe; mientras que quien aprender Shari´ah (Ley sacra) sin 
practicar tasawwuf se corrompe él mismo. Sólo quien une los dos 
saberes, alcanza la Verdad)”].

4) EL TASAWWUF COMO SIMPLE PSICOLOGIA
Hay quienes piensan que el Tasawwuf al mostrar ciertas técnicas 
“semejantes” a la actual psicología, puede considerarse algo ajeno a la 



metafísica y a la religión. Es decir, el Sufismo, sería para ellos, una 
psicología, tal como ésta es entendida por los modernos.
Nada hay más falso, pues el Tasawwuf es un camino de realización 
espiritual y no una simple psicología. Su dominio se extiende más allá 
de lo psíquico, pues comprende especialmente el plano espiritual. Creer 
lo contrario sería una manera reduccionista de entender este ´ilm, al 
cual solo pueden acceder los verdaderos gnósticos. Al pretender igualar 
Sufismo con psicología, se lo aleja de la metafísica, el esoterismo y la 
religión, y cualquier puede usarlo. Es otra forma de vaciar el contenido 
y la práctica sufíes; y, por tanto, otra impostura que debe ser 
denunciada.

5) EL TASAWWUF COMO MERO FOLKLORE
No es extraño escuchar de parte de quienes reconocen al Tasawwuf 
como perteneciente al Islam, que su práctica es algo del pasado. Esta 
creencia predomina en ciertos países en los cuales, aun habiendo 
mayoría musulmana, el proceso de laicización ha sido violento, como el 
caso de Turquía.
Y así, aun cuando se valoriza al Sufismo, se lo circunscribe a un periodo 
determinado de la historia. De esta manera se lo ve como un hecho del 
pasado, sin representación en el presente, lo cual es del todo falso, 
dada la enorme cantidad aun de turuq válidas y de sufíes que viven 
conforme a la Shari´ah y dirigen su búsqueda por la senda de los awliya 
Allah.
El punto de vista que analizamos es sumamente peligroso, pues aunque 
quienes lo exponen no tienen una tendencia contraria al Sufismo, sin 
embargo actúan conforme a los enemigos del Tasawwuf, pretendiendo 
invalidar esta vía.
Se dice que las turuq tuvieron un sentido “social”, y que aquéllas ya 
pasaron de moda. Así se demuestra la ignorancia que existe en ciertos 
sectores sobre la finalidad misma de las turuq y también del Sufismo. 
Las turuq no obstante haber desarrollado también labores de ayuda 
social, tuvieron y tienen una finalidad central a la cual todas las demás 
le están sometidas: el ser organizaciones iniciáticas y esotéricas 
islámicas. Surge entonces una pregunta, cuya respuesta seguimos 
esperando: De ser efectivo el planteamiento que aquí rebatimos, es 
decir que la función de las turuq ya no es ejercida por ellas, ¿quiénes, 
entonces, podrían legítimamente continuarla? Es decir, ¿quién o 
quiénes válidamente podrían conducir a los musulmanes al 
conocimiento interior y a recorrer los distintos estadios del ser; en 
definitiva, a la comprensión de la Haqiqa?
Al considerarse el Sufismo simple cuestión del pasado, se lo transforma 
en folklore, y por tanto una cuestión epocal y cultural. Una ciencia 



espiritual deviene en mero objeto, el cual puede exhibirse en teatros y 
cines, tal como se hace con los bailes folklóricos o los objetos 
artesanales en una feria.

6) EL TASAWWUF COMO SEUDO ESPIRITUALIDAD
Es lamentable ver cómo ciertas turuq están usando métodos de 
acercamiento a la gente que son del todo contratradicionales, no sólo 
por la forma en que se presentan sino porque vulneran el estatus del 
at-tasawwuf al-islami. De esta manera, nos alejamos de lo que 
realmente el Corazón del Islam; y, lo que se presenta como tal, no se 
diferencia en nada de los movimientos seudoespirituales de la New 
Age.
Un triste ejemplo de lo que señalamos es el que se halla en el internet9; 
aquí se nos presenta algo tan patético y contratradicional como la 
“iniciación” a través por internet. ¿Podría una máquina (computadora) a 
través de una fotografía en un sitio web transferir la barakah o 
influencia espiritual de un shaykh? ¿Podría obviarse la transmisión 
directa del shaykh o, en su defecto, la del muqaddam? (9)
Pero las formas en que la seudo-espiritualidad se ha infiltrado en 
algunas cofradías sufíes son varias, y no pretendemos indicarlas todas. 
Entre 
otras, la asimilación en su interior de conceptos predilectos de la New 
Age 
(servicio impersonal, psicología de las profundidades, subconsciente, 
karma, 
chakras), la transformación de una pretendida tariqah en simple centro 
de 
cursos y talleres, la “obsesión” por el eneagrama, etc.
Obviamente esta degradación de algunas turuq no implica en nada la 
degradación 
del Tasawwuf, pues éste en verdad es intocable; pero ha creado una 
mala imagen respecto de lo que es Sufismo y ha ayudado a la 
desorientación de varios.

Conclusión
Ciertamente en todas las críticas anteriores existe algo más que simple 
desconocimiento de la realidad del at-tasawwuf al-islami. En efecto, son 
todas maneras de distorsionar y por tanto atacar de la manera más 
siniestra un camino espiritual que nace y se desarrolla dentro del Islam.
Hay distintas formas de atacar este aspecto fundamental del 
esoterismo islámico, y que van desde la mera anulación (como el caso 
de la equiparación del Sufismo con el folklore), pasando por el 



sincretismo, hasta el ataque visible y violento (Sufismo como 
innovación). Naturalmente, y como ya hemos dicho, este actuar no 
podrá dañar nunca la sustancia misma del Tasawwuf; pero sí puede, 
como ha ocurrido, sembrar dudas acerca de una vía tradicional 
enmarcada en el Islam.
Esperamos que este breve artículo haya podido contribuir a 
despejarlas.

Notas

1 Artículo incluido en la revista “Serpiente Emplumada” N°2, Año 1, 23 
de Diciembre de 2007, Solsticio de Verano Austral, Perú.

2 En el presente artículo usaremos indistintamente las palabras Sufismo 
y Tasawwuf para representar uno de los modos del esoterismo islámico. 
Aun cuando el término Sufismo es más conocido por los occidentales, 
hay que tener claro desde ya que el uso técnico más preciso es at-
tasawwuf al-islami.

3 René Guénon, autor cuya lectura recomendamos vivamente, ha 
distinguido antitradición de contratradición. La primera expresión 
designa una oposición destructora respecto al espíritu tradicional, la 
segunda su parodia.

4 Estos dos últimos hermanos, hijos de padre afgano y madre escocesa, 
pretenden no solamente ser descendientes del Profeta Muhammad 
(s.a.w.s), de los reyes sasánidas y del Duque de Hamilton, sino además 
son los representantes de un seudosufismo antitradicional y 
contrainiciático, una contraforma paródica de corte new age. En su 
actuar: proponen la desvinculación del Sufismo de la tradición islámica; 
llaman a sus imaginativos andares “la Tradición”; han persuadido a sus 
ingenuos seguidores que son continuadores (herederos de la barakah) 
de Jalaluddin Rumi y Bahauddin Naqshbandi; etc. A propósito de Idries 
Shah véase en este número el artículo de Peter Washington así como la 
reseña del libro Los Sufíes de Idries Shah, hecha por Muhammad Ibn 
Marchanatu.

5 Una tariqah es una organización iniciática y esotérica al interior de la 
tradición islámica. Aclaramos que no se trata de una pretendida 
“orden” ni de una “hermandad religiosa islámica” ni mucho menos de 
una “asociación de librepensadores musulmanes”. Se trata más bien de 
un medio que facilita (a través de la transmisión regular de la barakah, 
de métodos y materiales) al musulmán debidamente cualificado su 
realización metafísica.

6 Los neo-sufistas orientales de origen musulmán o mustaswif son 



actualmente legión; quienes, a decir de los shuyukh (plural de shaykh, 
maestro o anciano) son “lobos rapaces disfrazados de ovejas”.

7 Esta nefasta tendencia fundamentalista representa al interior del 
mundo musulmán una “protestantización” de la tradición islámica: así 
como el protestantismo occidental, los wahhabbitas, nombre de sus 
partidarios, se basan en la interpretación literal del Qur´an y de la 
Sunnah; rechazan la doctrina de la intercesión celeste; han destruido 
tumbas de los wali (santos) y prohíben su veneración; etc.

5 razones por las cuales se rechaza al 
sufismo

Hay cinco razones para que se repudie a los sufíes; el primero de ellos es en referencia a 
la perfección de su camino. Pues  si  alguno de ellos - los sufíes -  se aferran a una 
dispensa especial o si se comportan mal o son negligentes ...

Hay cinco razones para que se repudie a los sufíes; el primero de ellos es en referencia a 
la perfección de su camino. Pues si alguno de ellos - los sufíes - se aferran a una dispensa 
especial o si se comportan mal o son negligentes o si fallan en forma manifiesta, las 
personas se apresuran a rechazarlos. Porque son personas que tradicionalmente han sido 
los adherentes más fuertes y apegados a la doctrina sagrada del Islam y han sido los que 
también nunca se han inclinado hacia formas más fáciles en términos de la sharia o de la 
ley sagrada.

Ellos han sido los más estrictos seguidores de la ley sagrada, pero tienen un maravilloso 
principio:  que  es  ser  duro  consigo  mismo  y  ser  amable  con  los  demás. 
Desafortunadamente,  la  enfermedad  de  este  siglo,  entre  muchos  musulmanes  es  ser 
indulgente consigo mismo y duros con todo el mundo. Así que creo que aquí es donde 
nace la crisis real de rechazar al sufismo por un tercio del Islam, que ha tenido resultados 
realmente devastadores en gran parte del fenómeno islámico moderno.



La segunda razón [para la gente repudia a los sufíes] es la sensibilidad del observador. 
Crítica [el observador] a los sufíes, a sus conocimientos y sus estados, producto de su 
ego, nafs, porque se apresuran a negar el conocimiento que no posee. Imam Sayyidina Ali 
era conocido por decir "El que ignora una cosa es su enemigo natural".

La tercera razón [para rechazar a los sufíes] es la existencia de muchos que no están a la 
altura de sus pretensiones y los que buscan la ganancia [del mundo] a través de la forma 
de la religiosidad. Esto ha sido una enfermedad en la ummah. Es bien sabido de las 
personas que afirman ser sufíes, se ponen las ropas de los sufíes, y engañan simplemente 
a sus seguidores y adoradores;. logran que les den su dinero, en forma servil, y este tipo 
de cosas ha sucedido históricamente en el mundo musulmán, El imam [piadoso] ha sido 
siempre el más estricto en tratar de evitar este engaño, porque no hay nada peor que 
alguien que engaña en la religión.

La  cuarta  razón es  el  temor  por  la  generalidad  -  de  las  personas  -  que  podrían  ser 
engañadas, siguiendo las doctrinas esotéricas, sin respetar la letra de la ley como suele 
ocurrirle a mucha gente ignorante.  Así que la gente ignorante puede escuchar alguna 
declaración dicha por un Sufi y no entender por completo a que se refiere. Abu Yazid al-
Bistami es citado por el Imam Dhahabi en Tabaqat donde lo considera como un faqih 
(jurista). Un ejemplo, el Imam Dhahabi considera a Abu Yazid al-Bistami una fuente 
razonable en la ciencia de las Tradiciones, y dicho Imam es considerado un estudiante de 
Ibn  Taymiyya.  Y,  Abu  Yazid  al  -Bistami  es  conocido  por  decir  "  Subhanee  "que 
significa" Gloria a mí!  " Esto se conoce en el vocabulario técnico de los sufíes como 
shatha, una expresión de éxtasis. Si una persona dice algo en un estado en que el yo está 
ausente, no se toma en cuenta,  tenemos pruebas de esto, en el Sahih de al-Bujari sobre un 
esclavo qque en el medio de un desierto al encontrar una bestia a la que había perdido, de 
alegria habría gritado: "Allah es mi esclavo y yo soy tu señor!". El Profeta (salla ’Ll ahu 
´alayhi  wa-sallam) explicó que ese esclavo cometió un error  en su estado de éxtasis 
después de encontrar su animal. Si eso puede ocurrir con alguien que encuentra a su 
animal, no sería el estado mucho mayor para alguien que ha encontrado a su Señor? ¿Qué 
pasa con su estado de éxtasis?

La quinta razón [para rechazar al sufismo] es la codicia que algunas personas tienen por 
formar  parte  del  sufismo.  En  la  sociedad  musulmana  tradicional,  los  sufíes  fueron 
presentados, literalmente, como las más elevadas personas en la sociedad; siendo ellos los 
sheijs. Imam Nawawi, [Qadi] Iyad, Ibn Hajar Asqalani, el Imam Ibn Jawzi, todos ellos 
fueron  grandes  imames  y  fueron  conocidos  como grandes  figuras  del  sufísmo.  Abu 
Hamid al  Ghazali,  que  se  le  da  el  título  Hujjat  al-Islam es  probablemente  el  mejor 
ejemplo. La gente quería ser como ellos.



Finalmente podemos decir, que las personas tienden a rechazar a los sufíes, más que a 
cualquier otro grupo." Las personas en cargos oficiales ejercieron presión sobre ellos, 
debido a que en zonas tradicionales, el gobierno siempre trato de influir en los sufíes, 
porque sabían que ellos ejercian un gran poder sobre la gente común por el respeto que se 
les  profesaba.Los sufíes  han sido tradicionalmente,  las  personas más distantes  y más 
alejadas de los gobernantes a menos que fueran gobernantes justos como Nizam al Mulk, 
al cual, el Imam Ghazali en realidad ayudó a construir el sistema de enseñanza de la 
Madrasa Nizamiyya.

Sidi Ahmad Zarruq

http://www.al-dawa.org

Fuente: qibla.com
 

http://qibla.com/
http://www.al-dawa.org/

	At-tasawwuf al-Islami y el seudo-sufismo
	Autor: Sergio Fritz 
	Fuente: Revista Bajo los Hielos


